Prof. Dr. Sitti Jamilah Amin, M.Ag.
Dr. Hj. Marhani, Lc., M.Ag.

F MENELUSURI AKAR T
MENEMUKAN K EBIJAKSANAAN DALAM
SEJARAH DAN PEMIKIR AN

"MENELESURI AKAR FILASAFAT: Menemukan Kebijaksanaan
Dalam Sejarah dan Pemikkiran" adalah sebuah buku komprehensif
yang mengeksplorasi perkembangan dan pemikiran filsafat dari era
kuno hingga modern. Buku ini dimulai dengan menjelaskan konsep
teoritis filsafat, termasuk pengertian, ruang lingkup, objek kajian, dan
manfaat mempelajari filsafat. Selanjutnya, buku ini membahas
hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama, serta perbedaan
antara filsafat dan agama, menyoroti peran penting filsafat sebagai
induk ilmu pengetahuan. Pembaca juga diajak untuk memahami
pengaruh besar filsafat Yunani kuno melalui tokoh-tokoh seperti
Socrates, Plato, dan Aristoteles, serta perkembangan pemikiran filsafat
Islam oleh Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. Buku ini melanjutkan dengan
pembahasan tentang filsafat abad pertengahan, transisi ke filsafat
modern, serta peran Renaissance dan Humanisme dalam membentuk
filsafat modern. Dengan pendekatan yang sistematis dan mendalam,
buku ini memberikan wawasan tentang berbagai aliran filsafat seperti
rasionalisme, empirisme, pragmatisme, eksistensialisme, dan
positivisme, serta dampaknya pada perkembangan ilmu pengetahuan
dan masyarakat. "MENELESURI AKAR FILASAFAT: Menemukan
Kebijaksanaan Dalam Sejarah dan Pemikkiran" tidak hanya
menyediakan pengetahuan dasar tetapi juga mengajak pembaca untuk
menerapkan filosofi dalam kehidupan sehari-hari guna menghadapi
tantangan modern dengan pemikiran kritis dan etis.

N

LVAVSTI] 4VIY TENSNTINITA

NVHIMINI 4 NVA HYHVIrIG WVIVA NYVNVYSHVYrIE3)] NVANNININ

—-.4 ; 4
"

By’ 07 ‘weyse ‘TH Ja
By’ ‘Uluy Yejwer pus 4a Joid

Editor
I” ””l I "” Dr. H. Muhammlad Saleh, M.Ag.

786231 035820

JI. Kampus Unida, No. 15, Surien, Meuraxa,
Banda Aceh 23234

9




MENELUSURI
AKAR FILSAFAT

Menemukan Kebijaksanaan dalam
Sejarah dan Pemikiran

Prof. Dr. Sitti Jamilah Amin, M.Ag.
Dr. Hj. Marhani, Lc., M.Ag.

Editor:
Dr. H. Muhammad Saleh, M.Ag.



MENELUSURI AKAR FILSAFAT
Menemukan Kebijaksanaan dalam Sejarah dan Pemikiran

Oleh Prof. Dr. Sitti Jamilah Amin, M.Ag. & Dr. Hj. Marhani, Lc.,
M.A.

Diterbitkan Oleh PT. Elfarazy Media Publisher
Anggota IKAPI 034/DIA/2024
J1. Kampus Unida, No. 15, Surien, Meuraxa, Banda Aceh 23234

No. HP - +62 823 3936 0506
Instagram : @elfarazy.media

Email . elfarazymedia@gmail.com
Website : elfarazy.com

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip
sebagian atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini
dengan cara apapun tanpa seizin penerbit, kecuali untuk
kepentingan penulisan artikel atau karangan ilmiah.

Cetakan ! Pertama, September 2024
Halaman  viil + 257 Halaman

Ukuran Buku :14,8x21cm

Editor ! Dr. H. Muhammad Saleh, M.Ag.
Layout : Tim Elfarazy Media Publisher

ISBN. 978-623-10-3582-0

Perpustakaan Nasional Katalog Dalam Terbitan (KDT)

Sitti Jamilah Amin, dkk.

Menelusuri akar filsafat : menemukan kebijaksanaan
dalam sejarah dan pemikiran / Sitti Jamilah Amin, dkk., --
Banda Aceh: Elfarazy Media Publisher, 2024

viii + 257 hlm.; 14,8 x 21 cm.

ISBN. 978-623-10-3582-0
1. Filsafat I. Judul

109 [DDC22]

11

—
| —



UU No 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta

Pasal 4 Fungsi dan Sifat Hak Cipta
Hak Cipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 3 hurufa merupakan hak eksklusif
yang terdiri atas hak moral dan hak ekonomi.

Pasal 26 Pembatasan Pelindungan
Ketentuan sebagaimana dimaksud dalam Pasal 23, Pasal 24, dan Pasal 25 tidak
berlaku terhadap:

i.  Penggunaan kutipan singkat Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait untuk
pelaporan peristiwa aktual yang ditujukan hanya untuk keperluan
penyediaan informasi aktual;

ii. Penggandaan Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait hanya untuk
kepentingan penelitian ilmu pengetahuan;

iii. Penggandaan Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait hanya untuk
keperluan pengajaran, kecuali pertunjukan dan Fonogram yang telah
dilakukan Pengumuman sebagai bahan ajar; dan

iv. Penggunaan untuk kepentingan pendidikan dan pengembangan ilmu
pengetahuan yang memungkinkan suatu Ciptaan dan/atau produk Hak
Terkait dapat digunakan tanpa izin Pelaku Pertunjukan, Produser
Fonogram, atau Lembaga Penyiaran.

Pasal 113 Sanksi Pelanggaran

1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan
Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun
dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta rupiah).

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f,
dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan
pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling
banyak Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).

[ i)
{




KATA PENGANTAR

Puji syukur kita panjatkan ke hadirat Allah SWT atas
segala limpahan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya, sehingga
buku ini dapat tersusun. Shalawat serta salam senantiasa
kita haturkan kepada junjungan besar, Nabi Muhammad
SAW, yang telah membawa cahaya kebenaran untuk
menerangi jalan kehidupan yang penuh dengan
kebimbangan.

Filsafat telah lama menjadi fondasi dari pemahaman
manusia tentang dunia dan eksistensinya, memberikan
landasan bagi pemikiran kritis dan nilai-nilai moral yang
mendalam. Melalui buku ini, kita akan menjelajahi
perjalanan panjang filsafat dari era kuno hingga modern,
mengeksplorasi bagaimana berbagai aliran filsafat telah
membentuk cara kita memahami realitas dan menghadapi
tantangan sosial di berbagai zaman. Dari Rasionalisme
hingga Empirisme, dari Pragmatisme hingga
Eksistensialisme, kita akan menelusuri jejak pemikiran
tokoh-tokoh filsafat yang monumental seperti Socrates,
Descartes, dan Kant, hingga Marx dan Sartre, yang ide-
idenya terus mempengaruhi generasi saat ini.

Buku ini tidak hanya bertujuan untuk menyediakan
pengetahuan dasar tentang berbagai aliran dan tokoh filsafat
tetapi juga untuk membuka wawasan baru yang dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, membantu kita
memahami dan menavigasi kompleksitas dunia kontemporer
dengan lebih bijak dan etis. Dengan membaca buku ini,
pembaca diundang untuk memperdalam pemahaman tentang
nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan kebenaran melalui
lensa filsafat. Selamat berrefleksi dan semoga apa yang
tersaji dalam buku ini dapat memberikan manfaat serta
inspirasi baru dalam berpikir dan bertindak untuk masa
depan yang lebih baik.

Dengan mengharapkan keberkahan dan kemudahan
dari Allah SWT, mari memulai perjalanan intelektual ini
dengan penuh harapan dan semangat untuk terus belajar dan

[iv )

\ J



memahami lebih dalam lagi tentang berbagai sudut pandang
yang dapat memperkaya cakrawala berpikir. Semoga Allah
SWT senantiasa memberikan berkah dan kebijaksanaan
dalam menyerap ilmu yang bermanfaat. Selamat membaca.

PENULIS




DAFTAR ISI

Kata Pengantar..........cccoccceveeiiiiiiiiiiiee e iv
Daftar ISi.....ccccooiiieiieeeec e vi
Bab 1: Pengantar Konsep Teoritis Filsafat ...............c............. 1
A. Pengertian Filsafat........ccccccoooviiiiiiiiiiiiiniiiiiieieceeeas 1
B. Ruang Lingkup Kajian Filsafat..........cccccccoeveinnnnnnnnl. 9
C. Objek Filsafat......ccoceeveviiiiiiiiiiiee e 14
D. Ruang Lingkup Filsafat .......ccccccccovviiiiiiiiiiiiiiinnnee, 16
E. Manfaat Mempelajari Filsafat .......ccccccccoovvinnnnnnnnon. 18
F. Dasar Moral dan Etikal dalam Filsafat..................... 21
G. Pemahaman Lebih Dalam tentang Berbagai
Disiplin IImu ..o 23
Bab 2: Hubungan Antara Ilmu Pengetahuan dan Agama ..24
A, Pengantar ......ccccccoeeeiiiiiiiiiiee e 24
B. Perbedaan antara Filsafat dan Agama ..................... 31
C. Kedudukan Filsafat sebagai Induk Ilmu
Pengetahuan .........ccccoooiiiiiiiiiiiiii e, 36
Bab 3: Perkembangan dan Tokoh Filsafat Yunani .............. 42
A, Pengantar ... 42
B. Pengaruh Filsafat Yunani Kuno ..........cccccccooennnnnen. 42
C. Tokoh Filsafat Yunani .........ccccoeeeeiiiveeeieiiiiicciiieeneee, 43
Bab 4: Perkembangan & Tokoh Filsafat: Socrates, Plato,
& Aristoteles ........cooveeeieiiiiiii e, 77
A. Filsuf Paling Berpengaruh dalam Sejarah
Pemikiran Barat ........c.ccccoeeeeiiiiiiiiiiiiiiiciieeeeeeeeee 77
B. Peran dan Kontribusi Masing-Masing Filsuf............ 85
C. Pengaruh Mereka pada Pemikiran Barat ................ 86
Bab 5: Filosof Islam: Alghazali dan Ibnu Rusyd .................. 91
A. Alghazali dan Ibnu Rusyd .......ccccovvvviiiiiiniiiiiiene, 91
B. Perbandingan Pemikiran Filsafat Al-Ghazali dan
Ibnu Rusyd ....cccceviiiiiiiiieee e, 118
Bab 6: Filsafat Abad Pertengahan & Transisi Filsafat
MOdErn ... 122
A, Pengantar ......ccccccooeieiiiiiiiiiieeeeceeee e 122
B. Filsafat Scholastik Kristen .........ccccovvveeieeiiiicnnnnnen. 124
C. Filsafat pada Periode Filsafat Skolastik Islam ...... 126

[ i)

\ J



D. Masa Scholastik Keemasan ..........ccccceveeeeeeeecnnnnnen.. 128
E. Masa Scholastik AKRIT ......coooeiiieeiiiiiiiiiieeeeeeeiieee. 131
F. Renaissance .........ccccccovvviiiieiiiiiiiiiiieieeeee e 133
G. Ciri-Ciri Pemikiran Filsafat Modern ....................... 135
H. Tokoh Filsafat Modern ...........cccoeeeuvvvirieeeeeeiecnnnneen. 137
Bab 7: Helenisme & Filsafat Yunani Aliran Stoa,
Epicureanisme, & Skeptisime ..........c..ccccveevveeennenn. 142
A. Periode Helenistik: Sebuah Era Ekspansi Filsafat
YUNANI oot e e 142
B. Aliran Stoa ....cccccceeiiiiiiiiie e, 143
C. Aliran Epicureanisme ...........cccceeeevvrveeeeeeeeeeeccnnvnnnnn. 145
D. Aliran SKeptiSISIIE ......ccccevvvveemmrmeerennnnenennnnnnnnnnnnnnnnnnns 147
Bab 8: Neoplatonisme & Peran Plotinus ............c.ccc......... 150
A. Neoplatonisme: Sebuah Revitalisasi Filsafat
Plato e 150
B. Plotinus ...cooooooiiiiieiiieeeee e 153
C. NeoplatoniSIme .........ceeeveveeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeennns 157
Bab 9: Filsafat Abad Modern: Renaissance
& Humanisme ............cccceeeeiiiiiiieiiiec e, 162
A, Pengantar ........ccoooeoiiiiiiiiiiiee e 162
B. Ciri-Ciri Renaissance ........cccccccceeeecvviieieeeeeeeecnnnnennn. 162
C. HumanisSme .......c.ccccoeeveuiiiiiiieeieeeeciirieee e 169
D. Pengaruh Renaissance dan Humanisme pada
Filsafat Modern ..........cccoeeeoiiiiiiieiieeeecciiieeeeee e 174
E. Konsep Eksistensialis tentang Manusia ................. 176
Bab 10: Filsafat Abad Modern: Aliran Rasionalisme,
Idealisme, & Empirisme ...........ccccoeevveeviiieniieenieen, 178
A. Pengantar ........cccccoiiiiiiiiiiiieee e 178
B. RasionaliSme .........ccccoeviviiiiiiiiieiiiieeeee e, 180
C. IdealiSme .....cccvevveeieiiiiiiiiiieeee e 186
D. EMPITISIME .oovvrrriiiiiieiiiiiiieiiiiii e 195
Bab 11: Filsafat Abad Modern: Aliran Pragmatisme,
Eksistensialisme, & Positivisme ...............ccccueeeenne 206
A. Pengantar ........ccooocoiiiiiiiiiiieee e 206
B. Pragmatisme .........c.cccoeeiiniiiiiiiiiiiiccieeeee e, 206
C. Eksistensialisme ........ccoocceeveiieiiiiiiiieieeeeeeeeeecnrneeen. 216
D. PoSIitivVISME ....ovvviiiiiiiiieciiiieeee e 224




Bab 12: Filsafat Abad Modern: Materialisme, Marxisme,

dan Anti-Theisme atau Ateisme ..........ccccevevevevevennnnn 233

A. Evolusi Aliran Filsafat Modern: Tantangan
TLAAIST weveiiiiieiieeeeee e 233
B. MaterialiSme ....ccooooiiiiiiiiiiiieeieeeeeeeee e 233
C. MATXISINEG .ooiiiiiiiiiiieeeee ettt e e e eeeeaaaaaas 241
D. Anti-Theisme atau AtelsSme ......cccooevevvvviiieiiieeeeeeeenns 247
Bab 13: Penutup ......c.cooovviiiiiiiiiiieceee e 253
Daftar Pustaka ....ccccevvieeieviiiieeriiiieieiiinieriieeerenieseesaeseersanes 255

—

viii]



PENGANTAR KONSEP
TEORITIS FILSAFAT

A. Pengertian Filsafat

Filsafat, yang berasal dari kata Yunani philosophia,
secara harfiah berarti "cinta akan kebijaksanaan" (Hadot,
1995). Istilah ini menggambarkan sebuah disiplin yang
tidak hanya mempertanyakan realitas tapi juga esensi dari
pengetahuan, nilai, pikiran, dan bahasa yang digunakan
untuk mendeskripsikan realitas tersebut.

Filsafat adalah disiplin yang mengeksplorasi
pertanyaan mendasar tentang kehidupan, pengetahuan,
nilai, pikiran, dan realitas. Diskusi mengenai filsafat
biasanya melibatkan pemikiran kritis dan argumentasi
sistematis.

1. Arti Filsafat Secara Etimologi

Kata “"filsafat" berasal dari bahasa Yunani
philosophia, yang berarti "cinta akan kebijaksanaan" (philo-
berarti "cinta" dan -sophia berarti "kebijaksanaan"). Istilah
ini diperkenalkan oleh para pemikir Yunani kuno dan
mencerminkan hasrat untuk mengejar pengetahuan dan
pemahaman tentang alam semesta (Runes, 1942).

Para filsuf Yunani kuno seperti Socrates, Plato, dan
Aristoteles tidak hanya terlibat dalam pemikiran abstrak
tetapijuga dalam penyelidikan mendalam tentang berbagai
aspek kehidupan manusia, dari etika dan politik hingga
metafisika dan epistemologi. Mereka memandang filsafat
sebagai cara hidup yang mendorong mereka untuk mencari
kebenaran melalui dialog kritis, refleksi diri, dan analisis
logis. Hasrat untuk kebijaksanaan ini tidak hanya terbatas

( )
1 1)



pada pengetahuan teoretis tetapi juga mencakup penerapan
praktisnya dalam kehidupan sehari-hari, yang bertujuan
untuk mencapai kehidupan yang baik dan bermakna.

Seiring  berjalannya  waktu, konsep filsafat
berkembang dan meluas ke berbagai tradisi budaya dan
intelektual di seluruh dunia. Di India, filsafat mencakup
sistem pemikiran seperti Vedanta dan Buddhisme yang
menekankan meditasi dan pencerahan spiritual. Di Cina,
Konfusianisme dan Taoisme menyumbangkan perspektif
unik tentang harmoni sosial dan keseimbangan alam. Di
dunia Islam, filsafat mengalami masa keemasan selama
abad pertengahan dengan tokoh-tokoh seperti Al-Farabi
dan Ibn Sina yang menggabungkan ajaran Yunani dengan
teologi Islam. Semua ini menunjukkan bahwa cinta akan
kebijaksanaan adalah fenomena universal yang melintasi
batas-batas budaya dan geografis.

Dalam konteks modern, filsafat terus memainkan
peran penting dalam berbagai disiplin ilmu dan bidang
kehidupan. Filsafat tidak hanya membahas pertanyaan-
pertanyaan dasar tentang eksistensi, moralitas, dan
pengetahuan, tetapi juga memberikan landasan Kkritis
untuk menganalisis isu-isu kontemporer seperti hak asasi
manusia, keadilan sosial, dan teknologi. Melalui
pendekatan interdisipliner, filsafat membantu kita
memahami dan menavigasi kompleksitas dunia modern,
sekaligus menjaga semangat asli dari philosophia—yaitu
cinta akan kebijaksanaan—yang tetap relevan dan vital
dalam mencari makna dan tujuan hidup kita.

2. Arti Filsafat Secara Terminologi

Secara terminologis, filsafat adalah studi yang
mencakup berbagai cabang, termasuk metafisika,
epistemologi, logika, etika, dan estetika. Filsafat terkait
dengan analisis konseptual dan pertanyaan mendalam
tentang berbagai aspek eksistensi manusia dan alam
semesta. Berikut adalah beberapa definisi filsafat dari
berbagai ahli:




a. Aristoteles menganggap filsafat sebagai "ilmu tentang
kebenaran," terutama terkait dengan penyelidikan
tentang prinsip dan penyebab paling umum dari
realitas (Aristoteles, Metaphysics, 350 BCE).

b. Menurut Immanuel Kant, filsafat adalah "ilmu
tentang hubungan maksimal pemikiran manusia,"
yang melibatkan sintesis pengetahuan dari berbagai
disiplin ilmu untuk mencapai pemahaman yang lebih
mendalam tentang realitas (Kant, 1781).

c. John Dewey menawarkan perspektif pragmatis,
menggambarkan filsafat sebagai "pembudidayaan
makna melalui pemikiran," di mana ia melihat filsafat
sebagai alat wuntuk meningkatkan pengalaman
manusia melalui refleksi yang teliti dan terstruktur
(Dewey, 1910).

Filsafat dianggap sebagai upaya intelektual yang
tidak hanya bertujuan untuk menggambarkan apa yang
terjadi di dunia tetapi juga untuk memberikan wawasan
tentang mengapa sesuatu itu terjadi dan bagaimana
seharusnya sesuatu itu terjadi. Pendekatan ini sering
melibatkan bertanya mengenai alasan fundamental dan
prinsip yang mendasari fenomena yang diamati.

Penyelidikan filsafat memungkinkan individu untuk
menggali lebih dalam pertanyaan-pertanyaan tentang
eksistensi, realitas, dan nilai yang sering kali dianggap
sebagai dasar pengalaman manusia. Melalui proses ini,
filsafat berkontribusi pada ekspansi pengetahuan manusia,
memberikan kerangka kerja bagi individu untuk
memahami posisi mereka dalam dunia yang lebih luas dan
untuk merumuskan jawaban atas beberapa pertanyaan
paling mendasar mengenai kehidupan dan alam semesta.

Secara terminologis, filsafat adalah studi yang
kompleks dan multi-dimensi yang mengeksplorasi berbagai
aspek fundamental dari eksistensi manusia dan alam
semesta. Definisi filsafat dari Aristoteles, Immanuel Kant,
dan John Dewey, meskipun bervariasi dalam fokus dan
pendekatan, semuanya menekankan pada filsafat sebagai

(5 )

O |



upaya untuk mendalaminya dan memahami realitas. Mari
kita analisis lebih lanjut masing-masing pandangan ini:

Aristoteles’ Ilmu Tentang Kebenaran

Aristoteles mendefinisikan filsafat sebagai "ilmu
tentang kebenaran," mengkhususkan pada penyelidikan
prinsip dan penyebab yang paling umum dari realitas.
Dalam kerangka pemikiran Aristoteles:

a. Metafisika: Aristoteles menjelajahi pertanyaan-
pertanyaan ontologis tentang apa yang ada dan apa
sifat dari keberadaan itu. Menurutnya, pemahaman
tentang 'apa yang ada' adalah kunci untuk memahami
seluruh struktur realitas.

b. Analisis Kritis: Pendekatan Aristoteles mengandalkan
penggunaan logika deduktif untuk mencapai
pengetahuan yang pasti dan universal. Kritiknya
terhadap pendahulunya dan analisis sistematis dari
konsep-konsep seperti substansi, bentuk, dan materi
adalah upaya untuk memahami 'kebenaran' di balik
fenomena alam.

Immanuel Kant’ Ilmu Tentang Hubungan Maksimal
Pemikiran Manusia

Kant membawa filsafat ke dalam wilayah epistemologi
yang lebih Kkritis, menantang cara kita mendapatkan
pengetahuan dan batas-batas dari apa yang bisa kita
ketahui:

a. Kritik Kemurnian Alasan: Kant membedakan antara
fenomena (dunia seperti yang kita alami) dan
noumena (dunia seperti adanya). Filsafat bagi Kant
adalah upaya untuk mengidentifikasi bagaimana
pemikiran manusia, melalui kategori-kategori a priori,
membentuk pengalaman kita tentang realitas.

b. Sintesis Pengetahuan: Kant melihat filsafat sebagai
alat untuk menyintesis pengetahuan dari berbagai
disiplin, memperkaya pemahaman kita tentang dunia




tidak hanya melalui apa yang dapat diamati, tetapi
juga melalui apa yang dapat dipikirkan secara
rasional.

John Dewey: Pembudidayaan Makna Melalui Pemikiran

Dewey menawarkan perspektif pragmatis tentang
filsafat, memfokuskan pada aplikasi praktis dan
konsekuensi dari ide-ide:

a. Pragmatisme: Dewey berpendapat bahwa nilai ide
terletak pada aplikasinya dalam memperbaiki
kehidupan manusia. Ini mencakup penggunaan
pemikiran kritis dan reflektif untuk memecahkan
masalah praktis dan memperbaiki kondisi sosial.

b. Pendidikan dan Pengalaman: Bagi Dewey, filsafat
harus berdampak langsung pada pendidikan dan
kebijakan sosial, mendukung pemikiran dan belajar
sebagai proses aktif yang berkelanjutan.

Plato, murid Socrates dan guru Aristoteles,
mengartikan filsafat sebagai upaya untuk mencapai
pengetahuan sejati dan kebijaksanaan. Bagi Plato, filsafat
adalah upaya batin dalam mencari ide-ide abadi dan
universal, yang dia sebut sebagai Bentuk atau Ide, yang
dianggap sebagai realitas yang sebenarnya dibandingkan
dengan dunia fisik yang berubah-ubah.

René Descartes - Sebagai figur penting dalam filsafat
modern Barat, Descartes menganggap filsafat sebagai
pencarian kebenaran melalui penggunaan alasan. Dia
terkenal dengan pendekatannya yang metodis dan skeptis,
yvang dinyatakan dalam karyanya "Meditasi tentang
Filsafat Pertama," di mana dia mencari dasar yang tidak
terbantahkan untuk pengetahuan.

Masing-masing definisi tersebut menyoroti aspek
penting dari filsafat: sebagai upaya pencarian kebenaran,
sebagai kritik epistemologis, dan sebagai alat pragmatis
untuk pemahaman dan perbaikan sosial. Bersama-sama,
pandangan ini menunjukkan bahwa filsafat tidak hanya
mencari pengetahuan teoritis tetapi juga berusaha




mempengaruhi cara kita berinteraksi dengan dunia dan
satu sama lain. Dengan demikian, filsafat tetap relevan
sebagai medan vital untuk pertanyaan mendalam dan
refleksi tentang masalah-masalah yang paling mendasar
dalam kehidupan manusia.

3. Beberapa Definisi Filsafat Filsuf Muslim

Filsafat, sebagai medan intelektual yang luas dan
beragam, mencakup berbagai pandangan dan interpretasi
tergantung pada konteks budaya dan sejarah. Di bawah ini,
kita akan menjelajahi beberapa definisi filsafat dari
perspektif filsuf Muslim, menyoroti bagaimana masing-
masing tradisi melihat dan mendekati disiplin ini.

a. Al-Farabi - Sering disebut sebagai "Guru Kedua,"
setelah Aristoteles, Al-Farabi mengartikan filsafat
sebagai upaya untuk mencapai kebahagiaan manusia
melalui pengetahuan dan kebijaksanaan. Filsafat bagi
Al-Farabi adalah cara untuk memahami realitas
terakhir dan mencapai kebenaran absolut, yang
menyelaraskan pengetahuan ilmiah dengan wahyu
ilahi.

b. Ibn Sina (Avicenna) - Seorang filsuf dan ilmuwan
terkemuka, Ibn Sina memandang filsafat sebagai alat
untuk memahami alam semesta dan tujuan manusia
di dalamnya. Dia mengintegrasikan konsep-konsep
Aristotelian dan Neoplatonisme dengan prinsip-
prinsip Islam, menekankan bahwa pengetahuan sejati
datang melalui iluminasi intelektual dan nalar.

c. Al-Ghazali - Meskipun dikenal dengan kritisnya
terhadap beberapa aspek filsafat, Al-Ghazali
mengakui pentingnya filsafat dalam memahami
realitas yang lebih dalam, selama itu selaras dengan
ajaran Islam. Bagi Al-Ghazali, filsafat harus
digunakan untuk mendukung pengertian spiritual
dan etis, bukan sebagai upaya bebas nilai.




Dari definisi-definisi ini, kita dapat melihat bahwa,
filsafat dianggap sebagai usaha untuk memahami realitas,
kebenaran, dan etika. Baik dalam tradisi Barat maupun
Islam, filsafat sering kali mencakup eksplorasi eksistensial
manusia, alam semesta, dan hubungan antara manusia
dengan dunia serta dengan yang Ilahi. Namun, tradisi
Barat lebih cenderung mengutamakan rasionalisme dan
skeptisisme sebagai metode, sedangkan tradisi Muslim
lebih menekankan pada sintesis antara nalar dan wahyu.

Karakteristik Umum Secara umum, filsafat dianggap
sebagai studi tentang masalah-masalah fundamental yang
mencakup keberadaan, pengetahuan, dan nilai. Yang
membedakan filsafat dari ilmu lain adalah penggunaan
metodologi yang Kkritis, sistematis, dan rasional tanpa
tergantung pada eksperimen empiris (Russell, 1945).
Filsafat bersifat spekulatif, mencari pemahaman melalui
argumen logis, dan sering kali beroperasi di luar batasan
yang dapat diuji dengan metode ilmiah tradisional.

Dalam mendefinisikan filsafat, kita melihat sebuah
spektrum yang luas dari interpretasi tentang apa itu
realitas, pengetahuan, dan nilai. Secara keseluruhan,
filsafat adalah usaha intelektual yang berusaha memahami
dasar-dasar keberadaan dan pengetahuan serta mengkaji
implikasi-implikasinya terhadap kehidupan manusia dan
alam semesta. Filsafat tidak hanya mempertanyakan apa
yang kita ketahui, tetapi juga cara kita mengetahui dan
mengapa kita mengetahui hal-hal tersebut, membuatnya
menjadi inti dari semua disiplin pengetahuan dan refleksi
manusia.

Klarifikasi Konseptual dalam Filsafat Filsafat, dalam
esensinya, sering kali melibatkan klarifikasi konseptual—
proses mendefinisikan dan memperjelas konsep-konsep
yang digunakan dalam diskusi filosofis. Magee (2014)
menekankan bahwa kejelasan dalam filsafat tidak hanya
terletak pada tingkat kalimat, tetapi lebih pada struktur
argumen dan kohesi konseptual yang ditawarkan oleh
sebuah teks atau diskusi (Magee, 2014).




Filsafat sebagai Desain Konseptual Floridi (2019)
menggambarkan  filsafat sebagai  bentuk 'desain
konseptual', di mana filsafat tidak hanya mengkritisi tetapi
juga menciptakan dan menyusun kembali konsep-konsep
untuk  menjawab  pertanyaan-pertanyaan  terbuka.
Pendekatan ini mencerminkan tradisi ‘'pengetahuan
pembuat' dan menegaskan bahwa filsafat harus didekati
dengan cara yang menghargai pengetahuan yang telah ada
sambil terus membuka jalan bagi inovasi konseptual dan
metodologis (Floridi, 2019).

Pertanyaan Filosofis sebagai Sumber Informasi
Menurut Floridi (2013), pertanyaan filosofis merupakan
pertanyaan yang jawabannya secara prinsip terbuka untuk
diskusi rasional dan jujur, menunjukkan bahwa filsafat
beroperasi dalam ranah di mana informasi dan logika
berperan penting dalam mencapai kesimpulan yang
terinformasi dan dipertimbangkan secara matang (Floridi,
2013).

Metodologi Filosofis: Dari Kursi Malas Jackson dan
Jackson (2012) membahas konsep 'Conceptualism', yang
berargumen bahwa filsafat dapat dijalankan dari 'kursi
malas', yaitu bahwa kebenaran filosofis dapat ditemukan
hanya melalui pemahaman ekspresi dan konsep yang
diungkapkannya. Mereka mengkritik pandangan ini dan
mengusulkan bahwa pemahaman yang mendalam dan
metodologi yang kritis adalah esensial untuk filsafat yang
produktif (Jackson & Jackson, 2012).

Analisis dan Integrasi

1. Plato dan Aristoteles: Kebenaran dan Realitas Plato
dan Aristoteles, kedua filsuf ini mengemukakan
filsafat sebagai usaha untuk memahami kebenaran
dan realitas; Plato melalui dialektika dan Aristoteles
melalui penyelidikan ilmiah. Kedua pendekatan ini
menunjukkan  bahwa  filsafat membutuhkan
pemikiran yang mendalam dan  strukturis,
menggabungkan logika dan pengetahuan yang ada




untuk membentuk pemahaman yang lebih luas dan
sistematis tentang dunia.

2. Kant: Batas-batas Pengetahuan Kant
memperkenalkan perspektif kritis mengenai batas-
batas pengetahuan manusia, menyoroti bahwa filsafat
berfungsi tidak hanya untuk mengeksplorasi apa yang
kita ketahui, tetapi juga bagaimana dan sampai mana
kita dapat mengetahui. Ini menegaskan peran filsafat
dalam menentukan dan menguji parameter-
parameter pengetahuan dan pengalaman manusia.

Dengan mengintegrasikan wawasan dari literatur
kontemporer dan pemikiran filosof klasik, kita
mendapatkan pandangan yang lebih komprehensif dan
sistematis tentang filsafat. Filsafat bukan hanya pencarian
kebenaran atau pemahaman tentang realitas, tetapi juga
sebuah praktik yang kritis, metodis, dan berkelanjutan
yang melibatkan desain konseptual, klarifikasi, dan
validasi ide-ide melalui logika dan diskursus rasional. Ini
menunjukkan relevansi abadi filsafat dalam menghadapi
pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang kehidupan,
eksistensi, dan pengetahuan.

B. Ruang Lingkup Filsafat
1. Bidang Kajian Filsafat

Filsafat adalah studi yang mendalam dan luas,
mencakup berbagai bidang yang masing-masing memiliki
fokus kajian yang spesifik dan metodologi yang unik.
Berikut ini adalah pembahasan lebih lanjut mengenai lima
cabang utama filsafat: Epistemologi, Metafisika, Etika,
Logika, dan Estetikaa)

a. Epistemologi: Cabang Filsafat yang Berkaitan
dengan Teori Pengetahuan

Definisi dan Fokus Epistemologi adalah studi tentang
pengetahuan, khususnya sifat, asal-usul, batasan, dan
validitasnya. Cabang ini mengeksplorasi pertanyaan seperti




"Apa itu pengetahuan?" dan "Bagaimana kita mengetahui
apa yang kita tahu?" Ini termasuk teori-teori seperti
rasionalisme, empirisme, dan konstruktivisme yang
berbeda dalam menjelaskan bagaimana pengetahuan
diperoleh dan dijustifikasi.

Pentingnya dalam Filsafat Epistemologi penting
karena membantu kita memahami Kkriteria untuk
pengetahuan yang benar dan bagaimana kesalahan dalam
berpikir bisa menyebabkan kesalahan dalam pengetahuan.
Ini juga berhubungan dengan bidang lain seperti ilmu
kognitif dan logika dalam analisisnya terhadap bagaimana
keyakinan dibentuk dan dipertahankan.

b. Metafisika: Studi tentang Hakikat Realitas

Definisi dan Fokus Metafisika adalah cabang filsafat
yang menanyakan tentang apa yang ada, sifat dasar dari
realitas dan alam semesta. Ini mencakup topik seperti
eksistensi, objek dan identitas mereka, ruang dan waktu,
serta kemungkinan dan kausalitas.

Pentingnya dalam Filsafat Metafisika bertujuan
untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam
tentang struktur fundamental realitas dan sering kali
berhubungan dengan fisika, teologi, dan epistemologi dalam
mencoba menjawab pertanyaan besar tentang alam semesta
dan keberadaan kita.

c. Etika: Studi tentang Moral dan Nilai-nilai Moral

Definisi dan Fokus Etika mengkaji prinsip-prinsip
moral yang mengarahkan perilaku manusia. Ini terbagi
menjadi tiga sub-bidang: etika normatif (mencari tahu apa
yang harus dilakukan), meta-etika (nature dari kebenaran
etis dan klaim moral), dan etika terapan (penggunaan teori
etis untuk masalah praktis).

Pentingnya dalam Filsafat Etika sangat penting
dalam filsafat karena menangani pertanyaan tentang apa
yang membuat tindakan baik atau buruk, benar atau salah.
Ini sangat relevan dalam konteks sosial, hukum, dan
kebijakan kesehatan, mempengaruhi cara kita sebagai

( 1)
L 10



masyarakat membuat keputusan yang mempengaruhi
kehidupan orang banyak.

d. Logika: Studi tentang Prinsip-prinsip Penalaran yang
Valid

Definisi dan Fokus Logika adalah studi tentang
argumen dan prinsip penalaran yang valid. Ini tidak hanya
berhubungan dengan matematika dalam mengidentifikasi
bentuk argumen yang benar tapi juga dengan ilmu
komputer, linguistik, dan psikologi dalam memahami
bagaimana argumen dibangun dan dipahami.

Pentingnya dalam Filsafat Logika adalah alat
fundamental dalam setiap diskursus filosofis, memberikan
fondasi untuk mendekati semua pertanyaan filosofis dengan
cara yang teratur dan kritis. Pemahaman logika membantu
dalam mengklarifikasi argumen dan dalam menilai
validitas pengklaiman filosofis dan ilmiah.

e. Estetika: Studi tentang Keindahan dan Seni

Definisi dan Fokus Estetika mengkaji sifat dari
keindahan dan seni, termasuk pertanyaan tentang apa itu
keindahan, bagaimana nilai estetis diukur, dan peran seni
dalam masyarakat kita. Ini sering kali melibatkan analisis
kritis karya seni dan diskusi tentang teori seni.

Pentingnya dalam Filsafat Estetika penting karena
berhubungan dengan bagaimana manusia mengalami dan
menilai dunia sensorik dan kreatif. Ini mencakup tidak
hanya seni visual tetapi juga sastra, musik, dan bentuk seni
lainnya yang mempengaruhi cara kita melihat dan
memaknai dunia.

Filsafat sebagai disiplin yang luas dan kompleks
memungkinkan kita untuk mengeksplorasi pertanyaan-
pertanyaan mendalam tentang pengetahuan, realitas,
moral, logika, dan estetika. Masing-masing cabang ini
menyediakan alat dan metode untuk mengkritisi,
memahami, dan menjelaskan aspek berbeda dari
pengalaman manusia dan alam semesta. Melalui
pendekatan yang sistematis dan terstruktur, filsafat tidak

[ 11)

S |



hanya menantang apa yang kita anggap kita tahu tetapi
juga membuka jalan baru untuk pemahaman yang lebih
dalam tentang dunia di sekitar kita.

2. Aspek Interdisipliner

Filsafat sering kali tumpang tindih dengan berbagai
disiplin lain seperti psikologi, sosiologi, antropologi, dan
sains, memberikan landasan teoretis dan metodologis yang
mendalam. Filsafat tidak beroperasi dalam vakum;
sebaliknya, ia sering tumpang tindih dan berinteraksi
dengan berbagai disiplin lainnya, memberikan wawasan
teoretis yang kaya dan metodologi yang mendalam yang
dapat memperkaya kajian disiplin lain. Interaksi antar-
disiplin ini tidak hanya memperluas cakupan dan relevansi
filsafat tetapi juga memperdalam pemahaman kita tentang
isu-isu kompleks yang melintasi batas-batas akademik
tradisional.

a. Psikologi

Filsafat dan psikologi sering kali berkaitan melalui
cabang epistemologi dan fenomenologi. Filsafat membantu
dalam mendefinisikan konsep-konsep seperti persepsi,
kesadaran, dan niat yang fundamental dalam psikologi.
Studi tentang pikiran, dari sudut pandang filosofis,
memberikan dasar yang kritis untuk teori psikologis yang
mengeksplorasi alam bawah sadar, kognisi, dan emosi.

Contoh: Penelitian tentang 'kepribadian'
menggabungkan teori etika filosofis dan teori psikologis
untuk lebih memahami motivasi dan tindakan moral
individu.

b. Sosiologi

Filsafat memberikan kerangka kerja untuk
memahami konsep-konsep sosial dan etis yang digunakan
dalam sosiologi, termasuk keadilan, hak, dan kewajiban.
Metafisika filsafat, khususnya teori sosial konstruktivisme,
berperan dalam membentuk pemahaman sosiologi tentang
realitas sosial sebagai konstruksi manusia.

( 1)
l 2]



Contoh: Teori kontrak sosial dalam filsafat politik
langsung mempengaruhi teori-teori sosiologis tentang
pembentukan negara dan lembaga sosial.

c. Antropologi

Filsafat antropologi mengeksplorasi pertanyaan-
pertanyaan tentang hakikat manusia, budaya, dan
masyarakat, yang merupakan pusat studi antropologi.
Estetika filosofis membantu dalam analisis antropologis
tentang simbolisme dan nilai dalam berbagai budaya.

Contoh: Penelitian mengenai ritual dan mitos di
berbagai kebudayaan dapat diperdalam dengan filsafat
hermeneutik, yang mengkaji interpretasi teks dan simbol-
simbol budaya.

d. Sains

Filsafat sains menangani dasar-dasar metodologis,
epistemologis, dan logis dari sains. Ini termasuk pertanyaan
tentang struktur teoritis, pengujian hipotesis, dan validitas
ilmiah. Diskusi tentang paradigma ilmiah dan revolusi
ilmiah, seperti yang dijelaskan oleh Thomas Kuhn,
menunjukkan pengaruh filosofis dalam evolusi pemikiran
ilmiah.

Contoh: Debat tentang mekanisme vs. vitalisme dalam
biologi adalah contoh interaksi filsafat dengan sains,
membahas apakah proses biologis dapat sepenuhnya
dijelaskan melalui hukum fisik saja.

Interaksi filsafat dengan disiplin lain membuktikan
betapa pentingnya pendekatan interdisipliner dalam
memahami isu-isu yang kompleks yang memerlukan
perspektif yang lebih luas dan integratif. Filsafat tidak
hanya membantu dalam mengklarifikasi dan mempertajam
konsep-konsep yang digunakan dalam disiplin lain tetapi
juga memprovokasi pertanyaan baru dan memperluas cara
kita memikirkan tentang berbagai masalah, dari yang
sangat teoretis hingga yang aplikatif. Interaksi ini
menguatkan filsafat sebagai pusat intelektual dalam tradisi

13

——
| —



akademik, mempertajam pertanyaan kritis, dan mendorong
sintesis pengetahuan yang lebih holistik.

C. Objek Filsafat

Objek filsafat merujuk pada subjek atau bidang yang
menjadi fokus kajian dalam filsafat. Filsafat sebagai disiplin
intelektual yang luas mempunyai banyak cabang yang
masing-masing memiliki objek kajian yang berbeda. Untuk
memahami lebih luas lagi, berikut adalah beberapa objek
kajian utama dalam filsafat, diuraikan berdasarkan
cabang-cabang filsafat utamanya:

1. Metafisika

Metafisika adalah cabang filsafat yang
mengeksplorasi sifat dasar realitas dan keberadaan. Objek
kajian metafisika meliputi:

a. Ontologi: Mempelajari sifat-sifat dasar dan kategori-
kategori entitas yang ada. Ontologi bertanya tentang
apa yang membedakan realitas dari
ketidakrealitasan, dan bagaimana entitas-entitas
tersebut berinteraksi.

b. Kosmologi: Penelitian tentang asal usul dan struktur
alam semesta. Ini termasuk pertanyaan tentang
penciptaan, sifat waktu dan ruang, dan kemungkinan
multiverses.

2. Epistemologi

Epistemologi adalah cabang filsafat yang berkaitan
dengan teori pengetahuan. Objek kajian epistemologi
termasuk:

a. Sumber Pengetahuan: Mempertanyakan dari mana
pengetahuan berasal, meliputi persepsi sensoris,
intuisi, deduksi, dan pengalaman.

b. Kepercayaan yang Dibenarkan: Menjelajahi apa yang
membuat kepercayaan seseorang dikatakan benar

14

——
| —



atau salah dan bagaimana kita membedakan antara
kebenaran dan kekeliruan.

Logika

Logika adalah studi tentang prinsip-prinsip validitas

inferensi dan argumen. Objek kajian logika meliputi:

a.

b.

Struktur Argumen: Analisis bentuk-bentuk argumen
yang valid versus argumen yang tidak valid.

Sistem Logika: Pengembangan dan penerapan
berbagai sistem logika (misalnya, logika proposisional,
logika predikat) untuk memodelkan argumen yang
valid.

Etika
Etika adalah cabang filsafat yang berkaitan dengan

pertimbangan moral tentang benar dan salah. Objek kajian
etika termasuk:

a.

rasa.

Teori Moral: Mempelajari prinsip-prinsip dasar yang
mengarahkan tindakan manusia, seperti
utilitarianisme, deontologi, dan etika kebajikan.

. Etika Terapan: Menerapkan prinsip-prinsip etika

dalam situasi praktis kehidupan sehari-hari, seperti
dalam bisnis, kedokteran, dan lingkungan.

Estetika

Estetika adalah studi tentang keindahan, seni, dan
Objek kajian estetika termasuk:

. Filsafat Seni: Mempertanyakan apa itu seni, apa

peran seniman, dan bagaimana karya seni harus
dinilai.

Teori Keindahan: Menganalisis sifat dan persepsi
keindahan baik dalam seni maupun dalam alam.

15

——
| —



6. Filsafat Politik

Filsafat politik mengkaji pertanyaan tentang
pemerintahan, keadilan, hukum, hak, dan kewajiban. Objek
kajian meliputi:

a. Teori Negara: Pertanyaan tentang asal mula dan
tujuan negara serta hak-hak dan kewajiban
warganya.

b. Keadilan Sosial: Menjelajahi konsep-konsep keadilan
dan bagaimana sumber daya harus didistribusikan di
antara individu dan kelompok dalam masyarakat.

Masing-masing cabang filsafat ini menawarkan
pendekatan yang berbeda dan melengkapi satu sama lain
dalam memahami  kompleksitas dan kedalaman
pengalaman manusia serta alam semesta. Objek-objek
kajian ini membentang luas, mencakup hampir setiap aspek
dari eksistensi dan interaksi manusia, dan berusaha untuk
memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan
terstruktur tentang berbagai pertanyaan fundamental.

D. Ruang Lingkup Filsafat

Filsafat adalah disiplin yang luas dan kompleks,
mencakup berbagai bidang yang berkaitan dengan aspek-
aspek dasar keberadaan manusia, pemahaman dunia, dan
tindakan-tindakan dalam kehidupan. Berikut ini adalah
penjelasan tentang ruang lingkup filsafat yang terbagi
dalam tiga kategori utama dan manfaat mempelajari
filsafat:

1. Filsafat Tentang Pengetahuan (Epistemologi)

Epistemologi adalah cabang filsafat yang fokus pada
sifat, asal-usul, dan batasan pengetahuan. Ruang
lingkupnya mencakup:

a. Sumber Pengetahuan: Menyelidiki dari mana
pengetahuan berasal, termasuk persepsi indrawi,
alasan, intuisi, dan wahyu.

( 1)
L 6]



b. Kepercayaan yang Dibenarkan: Mempertanyakan apa
yang membuat suatu kepercayaan menjadi rasional
atau dibenarkan.

c. Ketidakpastian dan Skeptisisme: Menangani masalah
skeptisisme dan masalah tentang seberapa jauh kita
dapat yakin akan apa yang kita klaim tahu.

2. Filsafat Tentang Keseluruhan Kenyataan
(Metafisika)

Metafisika adalah cabang filsafat yang berusaha
untuk menjelaskan hakikat dasar kenyataan dan
keberadaan serta struktur dunia:

a. Ontologi: Menyelidiki apa itu realitas dan apa entitas
yang membangun alam semesta, termasuk konsep
tentang eksistensi, objek, properti, ruang, dan waktu.

b. Perubahan dan Kekekalan: Menelaah bagaimana
perubahan mungkin terjadi dan apa yang tetap
konstan di alam semesta.

c¢. Hubungan Kausalitas: Menganalisis hubungan sebab-
akibat dan bagaimana peristiwa saling berhubungan.

3. Filsafat Tentang Tindakan (Etika dan Filsafat
Politik)

Ruang lingkup filsafat tindakan mencakup etika dan
filsafat politik, yang keduanya mempelajari prinsip-prinsip
di balik tindakan manusia:

a. Etika: Meneliti prinsip-prinsip moral yang memandu
perilaku manusia, termasuk pertanyaan tentang apa
yang baik, benar, dan adil.

b. Filsafat Politik: Menjelajahi hubungan antara
individu dan masyarakat serta teori tentang
pemerintahan, keadilan sosial, hak-hak, dan
kewajiban.

17

——
| —



E.

Manfaat Mempelajari Filsafat

Mempelajari filsafat memberikan berbagai manfaat

yang meluas tidak hanya dalam konteks akademis tetapi
juga dalam kehidupan sehari-hari:

1.

Peningkatan Kemampuan Berpikir Kritis: Filsafat
melatih Anda untuk berpikir dengan kritis, analitis,
dan logis, memperkuat kemampuan untuk
menganalisis argumen, mendeteksi kesalahan logika,
dan membuat keputusan yang lebih terinformasi.

. Mengembangkan Pemahaman yang Lebih Dalam:

Filsafat membantu memperluas pemahaman tentang
isu-isu besar yang berkaitan dengan kehidupan,
moral, dan alam semesta, memfasilitasi refleksi yang
lebih mendalam tentang pertanyaan eksistensial.

. Peningkatan Keterampilan Komunikasi: Dengan

mempelajari cara memformulasi dan
mempertahankan argumen, Anda dapat
meningkatkan keterampilan komunikasi verbal dan
tulisan.

. Mempersiapkan untuk Kepemimpinan: Filsafat

mempersiapkan individu untuk berbagai peran
kepemimpinan dengan meningkatkan kemampuan
untuk mengatasi kompleksitas, mengelola perspektif
beragam, dan menerapkan prinsip-prinsip etis dalam
pengambilan keputusan.

. Pengayaan Kehidupan Pribadi: Secara pribadi, filsafat

menawarkan cara untuk mencari makna dan
kejelasan dalam isu-isu pribadi dan eksistensial,
membantu individu dalam mencari pemahaman diri
dan kedamaian.

Mempelajari filsafat, oleh karena itu, tidak hanya

memperkaya intelektual tetapi juga memberikan alat-alat
praktis untuk menghadapi tantangan kehidupan sehari-
hari, memungkinkan individu untuk menjalani kehidupan
yang lebih bermakna dan terarah.

( 1<)
L 18]



1. Pengembangan Kritis dan Rasional

Mempelajari filsafat membantu mengembangkan
pemikiran kritis, memperbaiki kemampuan berargumen,
dan meningkatkan kejelasan intelektual. Mempelajari
filsafat tidak hanya berfungsi untuk memperkaya
pemahaman kita tentang berbagai topik besar yang telah
dibahas sepanjang sejarah manusia tetapi juga memainkan
peran penting dalam mengembangkan kemampuan berpikir
kritis dan rasional. Berikut ini adalah analisis mendetail
tentang bagaimana filsafat membantu dalam
mengembangkan pemikiran kritis, memperbaiki
kemampuan berargumen, dan meningkatkan kejelasan
intelektual.

2. Pengembangan Pemikiran Kritis
a) Meningkatkan Keterampilan Analitis

Filsafat mengajarkan bagaimana menganalisis
konsep-konsep kompleks dan argumen yang sering
melibatkan distingsi halus dan nuansa penting. Praktik ini
meningkatkan kemampuan analitis, yang esensial dalam
pemecahan masalah dan pengambilan keputusan di
berbagai bidang profesional dan pribadi.

b) Mendorong Skeptisisme Konstruktif

Mempelajari filsafat melatih individu untuk selalu
mempertanyakan asumsi-asumsi yang dianggap umum,
sebuah proses yang mendukung pengembangan skeptisisme
konstruktif. Ini membantu dalam mengidentifikasi dan
menantang klaim yang mungkin tidak didasarkan pada
alasan atau bukti yang kuat.

¢) Memperbaiki Kemampuan Berargumen

Salah satu keterampilan utama yang diperoleh dari
studi filsafat adalah kemampuan untuk strukturisasi
argumen yang logis dan koheren. Ini mencakup pengenalan
premis, penggunaan inferensi yang valid, dan penguatan
kesimpulan, semua dilakukan dengan ketelitian logis.

( o)
L 19}



Filsafat sangat mendorong debat dan dialog sebagai
alat untuk memperluas pemikiran dan meningkatkan
argumen. Keterampilan ini sangat berharga di banyak
konteks profesional, di mana diskusi dan pertukaran ide
secara efektif adalah kunci.

d) Meningkatkan Kejelasan Intelektual

Filsafat sering kali melibatkan dekonstruksi dan
klarifikasi konsep yang mungkin ambigu atau kompleks.
Melalui analisis filosofis, individu belajar bagaimana

mendefinisikan istilah dengan jelas dan
mengkomunikasikan ide dengan efektivitas yang lebih
tinggi.

Studi filsafat juga membantu dalam mempertajam
pemahaman tentang teori-teori dan ide-ide dari disiplin
lain, mengingat banyak cabang filsafat seperti logika dan
etika yang berinteraksi erat dengan ilmu-ilmu lain seperti
hukum, politik, dan ekonomi.

Melalui pengasahan logika, peningkatan
keterampilan analitis, dan pengembangan pemahaman
konseptual yang mendalam, filsafat secara substansial
berkontribusi terhadap pengembangan intelektual individu.
Kemampuan untuk berpikir secara kritis dan berargumen
secara rasional adalah aset yang tidak hanya terbatas pada
akademisi atau peneliti, tetapi juga sangat berguna dalam
kehidupan sehari-hari, membantu individu dalam membuat
keputusan yang lebih informed dan berbasis bukti.

Filsafat, dengan semua cabang dan interaksi
disiplinernya, membuka pikiran kita terhadap pertanyaan-
pertanyaan yang lebih besar dan mengajarkan cara-cara
baru untuk mendekati masalah, baik itu dalam diskursus
akademis maupun dalam dilema kehidupan nyata.
Keterampilan yang dikembangkan melalui pendidikan
filosofis—terutama dalam berpikir kritis dan berargumen—
menempatkan individu pada posisi yang lebih baik untuk
menghadapi tantangan dunia yang kompleks dan sering
kali ambigu.

20

——
| —



Penjelasan di atas mendetail menguraikan bagaimana
filsafat membantu dalam mengembangkan pemikiran kritis
dan rasional melalui berbagai teknik analisis, debat, dan
klarifikasi konsep, menunjukkan relevansi keahlian ini di
berbagai aspek kehidupan dan lintas disiplin akademis.

F. Dasar Moral dan Etikal dalam Filsafat

Filsafat tidak hanya mempengaruhi cara kita berpikir
tetapi juga cara kita bertindak, khususnya dalam konteks
moral dan etika. Studi filsafat membantu membangun
fondasi yang kuat untuk pemahaman etis dan moral, yang
sangat penting dalam membimbing individu dalam
membuat keputusan yang bijaksana dan bertanggung
jawab. Berikut ini adalah eksplorasi lebih mendalam
tentang bagaimana filsafat menanamkan dasar moral dan
etikal.

1. Pembentukan Norma Moral dan Etika

Filsafat memperkenalkan berbagai teori etis, seperti
utilitarianisme, deontologi, dan etika kebajikan, yang
masing-masing memberikan kerangka kerja untuk
mengukur benar dan salah. Pemahaman teori-teori ini
memungkinkan individu untuk menilai situasi dengan
berbagai lensa etis dan membuat pilihan yang lebih
informasi.

2. Pemahaman dan Penerapan Prinsip Etis

Studi tentang etika juga melibatkan pemahaman
mendalam tentang prinsip-prinsip seperti keadilan,
kebaikan bersama, dan hak asasi manusia. Filsafat tidak
hanya mendiskusikan prinsip-prinsip ini secara teoritis
tetapi juga mempertimbangkan aplikasi mereka dalam
situasi kehidupan nyata, sehingga membantu individu
menerapkan nilai-nilai ini dalam pengambilan keputusan
sehari-hari.

21

——
| —



3. Mengembangkan Pemikiran Etis Kritis

Filsafat mengajarkan cara  mengkritik dan
mengevaluasi keputusan dan tindakan tidak hanya
berdasarkan hasil yang dihasilkan tetapi juga berdasarkan
motivasi dan metode yang digunakan. Ini mendorong
individu untuk mempertimbangkan tidak hanya apa yang
dicapai tetapi bagaimana hal itu dicapai, mengarah pada
tindakan yang lebih etis dan moral.

Filsafat sangat mendorong debat dan dialog tentang
isu-isu etis, yang merupakan praktek penting dalam
mengembangkan pemahaman etis yang matang. Diskusi
terbuka tentang dilema etis mempromosikan pemahaman
yang lebih dalam tentang masalah kompleks dan
menghasilkan solusi yang lebih inklusif dan adil.

4. Mempromosikan Tanggung Jawab Sosial dan
Personal

Melalui kajian etika, filsafat juga berperan dalam
pembentukan karakter seseorang. Ini mengajarkan
pentingnya integritas, kejujuran, dan keadilan, yang tidak
hanya relevan dalam skala pribadi tetapi juga dalam
konteks profesional dan sosial.

Dengan landasan moral dan etikal yang kuat, individu
dapat membuat keputusan yang memperhatikan baik
kesejahteraan pribadi maupun kesejahteraan orang lain.
Ini sangat penting dalam situasi yang membutuhkan
pertimbangan etis kompleks seperti dalam bisnis, hukum,
dan politik.

Dengan demikian, filsafat tidak hanya berkontribusi
pada pertumbuhan intelektual tetapi juga pada
pengembangan moral dan etikal individu. Keterampilan
yang diperoleh melalui studi filsafat—seperti analisis kritis,
pemahaman teori etis, dan kemampuan untuk berdialog
tentang isu-isu moral—adalah esensial dalam membantu
individu membuat keputusan yang Dbijaksana dan
bertanggung jawab. Ini menunjukkan bahwa filsafat
memiliki peran penting dalam membentuk masyarakat
yang lebih etis dan adil, dengan mempersenjatai individu

( 99 )

)



dengan alat-alat yang mereka butuhkan untuk bertindak
dengan integritas dan pertimbangan etis yang kuat.

G. Pemahaman Lebih Dalam tentang Berbagai Disiplin
Ilmu

Filsafat sebagai "ibu dari semua ilmu" tidak hanya
membantu dalam memahami konsep-konsep dan teori-teori
fundamental dari berbagai disiplin tetapi juga
meningkatkan apresiasi terhadap kompleksitas dan
keindahan dari berbagai bidang pengetahuan. Berikut ini
adalah analisis bagaimana filsafat memperdalam
pemahaman kita terhadap disiplin ilmu lain dan isu-isu
kompleks dalam kehidupan manusia.

1. Interkoneksi dengan Disiplin Lain
a. Integrasi dengan Sains

Filsafat sains, misalnya, membantu ilmuwan dan
peneliti memahami dasar-dasar metodologi penelitian,
pengujian hipotesis, dan implikasi etis dari eksperimen
mereka. Ini mencakup pertimbangan tentang apa yang bisa
dan tidak bisa diketahui, serta batasan metode ilmiah.

b. Keterkaitan dengan Matematika

Dalam matematika, filsafat berperan dalam
membahas dasar-dasar logika dan teori set, serta
mempertanyakan konsep-konsep seperti infinitesimal dan
keabadian. Ini mendorong matematikawan untuk
merenungkan bukan hanya "bagaimana" menghitung,
tetapi "mengapa" proses tertentu bekerja.

c. Pengaruh terhadap Ilmu Sosial

Filsafat juga sangat relevan dalam disiplin ilmu sosial
seperti psikologi, sosiologi, dan antropologi, dimana ia
membantu dalam menganalisis dan menginterpretasi teori-
teori dan data. Filsafat etika dan politik, misalnya, sangat
penting dalam memahami isu-isu mengenai hak asasi
manusia, keadilan sosial, dan pemerintahan.

( e )
l 23 )



2. Mempromosikan Pemikiran Kritis dan Kompleks

Filsafat mengajarkan cara berpikir yang tidak hanya
kritis tetapi juga abstrak dan kompleks. Ini
mengembangkan kemampuan untuk mempertanyakan
asumsi, mengevaluasi argumen dari berbagai sisi, dan
menghasilkan kesimpulan yang logis dan terinformasi.

Kemampuan untuk memecahkan masalah kompleks
melalui pendekatan filosofis sangat berharga, terutama
dalam situasi yang membutuhkan pemikiran lateral dan
solusi kreatif. Ini relevan dalam semua bidang, dari
pengembangan teknologi hingga pembuatan kebijakan.

3. Mengasah Kepekaan Moral dan Etis

Dalam praktek profesional seperti kedokteran,
hukum, dan bisnis, filsafat memainkan peran kunci dalam
menanamkan etika kerja yang solid. Filsafat membantu
profesional untuk membuat keputusan yang tidak hanya
efisien tetapi juga moral dan etis.

Studi filsafat menuntut pertimbangan mendalam
tentang nilai-nilai moral dan prinsip-prinsip etika, yang
merupakan dasar bagi banyak debat dan dilema dalam ilmu
sosial dan humaniora. Ini membantu individu dalam
mengasah pandangan mereka mengenai apa yang membuat
tindakan atau keputusan menjadi "baik" atau "benar".

Pemahaman filsafat memberikan wawasan yang tidak
hanya luas tetapi juga mendalam tentang berbagai disiplin
1lmu. Ini tidak hanya memperkaya kapasitas intelektual
individu tetapi juga meningkatkan kepekaan mereka
terhadap isu-isu kompleks dalam kehidupan manusia.
Melalui pemikiran yang kritis dan reflektif, filsafat
mendorong kejelasan, kreativitas, dan integritas dalam
penelitian dan praktek profesional. Memelajari filsafat, oleh
karena itu, tidak hanya memperluas cakupan pengetahuan
kita tetapi juga mengasah kepekaan etis yang membantu
kita menjadi warga dunia yang lebih bijaksana dan
bertanggung jawab.

24

——
| —



HUBUNGAN ANTARA ILMU
PENGETAHUAN DAN AGAMA

A. Pengantar

1. Konteks dan Pentingnya Topik: Hubungan Antara
Ilmu Pengetahuan dan Agama

Hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama
adalah salah satu dialog paling kompleks dan multifaset
dalam diskursus intelektual modern. Kedua domain ini,
meskipun sering kali dilihat berseberangan, sebenarnya
berbagi sejarah yang panjang dan kompleks serta memiliki
banyak titik temu. Diskusi ini tidak hanya penting untuk
pemahaman yang lebih luas tentang cara manusia
memahami dunia, tetapi juga untuk mengidentifikasi cara
di mana kedua domain tersebut dapat saling melengkapi
daripada kontradiktif.

Hubungan antara ilmu pengetahuan, filsafat, dan
agama adalah topik yang telah lama diperdebatkan dan
dijelajahi dalam berbagai disiplin. Masing-masing memiliki
pendekatan, metode, dan tujuan yang berbeda dalam
memahami alam semesta dan eksistensi manusia. Mari kita
jelajahi hubungan ini melalul pertanyaan-pertanyaan
berikut:

a. Hubungan Antara Ilmu Pengetahuan dan Agama

Hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama
sering kali ditandai oleh baik komplementaritas maupun
konflik:

1) Komplementaritas: Banyak yang melihat ilmu
pengetahuan dan agama sebagai cara yang berbeda

( o )
1 2° )



untuk menjelajahi pertanyaan tentang alam
semesta dan eksistensi manusia. Ilmu pengetahuan
fokus pada pengamatan dan eksperimen untuk
menjelaskan bagaimana alam semesta berfungsi,
sedangkan agama menawarkan konteks spiritual
dan moral tentang mengapa alam semesta dan
kehidupan ada. Misalnya, fisikawan seperti John
Polkinghorne, yang juga seorang pendeta,
berpendapat bahwa sains dan agama sama-sama
penting untuk pemahaman penuh tentang realitas.

2) Konflik: Hubungan ini bisa menjadi tegang ketika
klaim sains dan agama tampak bertentangan
secara langsung. Misalnya, teori evolusi sering kali
dilihat bertentangan dengan narasi penciptaan
agama tertentu. Dalam kasus ini, pertentangan
sering muncul karena perbedaan dalam menerima
otoritas ilmiah atau naskah suci.

b. Perbedaan antara Filsafat dan Agama

Filsafat dan agama adalah dua cara berpikir yang
sangat berbeda tentang pertanyaan-pertanyaan besar:

1) Metode: Filsafat cenderung menggunakan alasan
kritis dan dialog sebagai alat utamanya.
Pendekatan ini bersifat spekulatif, analitis, dan
sering kali mempertanyakan asumsi yang ada.
Agama, di sisi lain, sering kali bergantung pada
wahyu ilahi, tradisi, dan otoritas doktrinal sebagai
sumber kebenaran utamanya.

2) Kebenaran dan Keyakinan: Filsafat mencari
kebenaran melalui pertanyaan dan pemikiran
kritis, sementara agama sering kali memerlukan
iman dan keyakinan dalam dogma atau doktrin
yang tidak mudah dipertanyakan melalui metode
rasional.

3) Tujuan: Tujuan filsafat adalah pemahaman dan
pengetahuan. Filsafat sering mengeksplorasi etika

( o )
26 )



dan metafisika secara teoretis. Agama, sebaliknya,
tidak hanya mencari pemahaman tetapi juga
penyucian, keselamatan, atau pemenuhan
spiritual.

c. Kedudukan Filsafat Sebagai Induk Ilmu Pengetahuan

Filsafat dianggap sebagai "induk ilmu pengetahuan"
karena beberapa alasan:

1) Sejarah: Dalam sejarah, filsafat adalah lapangan
intelektual umum yang melahirkan ilmu-ilmu lain
seperti fisika, astronomi, dan psikologi, yang
semula merupakan bagian dari filsafat sebelum
berkembang menjadi disiplin tersendiri.

2) Dasar  Epistemologis:  Filsafat memberikan
landasan epistemologis dan metodologis untuk
disiplin ilmu lainnya. Misalnya, filsafat sains
mengeksplorasi dasar-dasar metode ilmiah,
validitas empiris, dan pertanyaan tentang apa yang
bisa diketahui.

3) Pemikiran  Kritis: Sebagai  disiplin  yang
mempromosikan pemikiran kritis dan skeptisisme
metodis, filsafat terus mempengaruhi cara ilmu
pengetahuan dipraktikkan dan diinterpretasikan,
sering kali mempengaruhi paradigma ilmiah dan
teori yang mendasari praktik ilmiah.

Secara keseluruhan, ilmu pengetahuan, filsafat, dan
agama masing-masing menawarkan perspektif unik yang
bisa saling melengkapi atau berkonflik, tergantung pada
konteks dan cara pendekatannya. Pemahaman terhadap
setiap disiplin ini membantu kita memperluas cara kita
melihat dunia, memahami realitas, dan bertindak di
dalamnya.

2. Konteks Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Agama

Secara historis, ilmu pengetahuan dan agama telah
memiliki hubungan yang simbiotik serta konfliktual. Dari

( )
1 27 )



masa Galileo hingga debat evolusi Darwinian, interaksi
antara keduanya telah mengubah pemahaman kita tentang
alam semesta dan keberadaan manusia.

Perbedaan Fundamental

a. Ilmu Pengetahuan: Berfokus pada penyelidikan alam
semesta melalui metode empiris dan eksperimental. Ilmu
pengetahuan mengandalkan bukti, eksperimen, dan
logika untuk menguji dan menjelaskan fenomena alam.

b. Agama: Menawarkan kerangka kerja untuk kepercayaan
spiritual dan moralitas yang sering kali didasarkan pada
teks-teks suci dan doktrin-doktrin yang transenden.
Agama berusaha memberikan jawaban atas pertanyaan
mengenai makna, tujuan, dan asal-usul manusia.

Memahami hubungan antara ilmu pengetahuan dan
agama adalah kunci untuk mendialogkan dan potensial
rekonsiliasi antara keduanya. Diskusi ini membantu
mengurangi konflik ideologis dan mempromosikan
koeksistensi yang harmonis antara komunitas ilmiah dan
agamis.

Topik ini penting dalam membantu individu dan
masyarakat membangun wawasan interdisipliner yang
mengintegrasikan pengetahuan empiris dengan nilai-nilai
moral dan etikal. Hal ini mendukung pengembangan
kebijakan publik, pendidikan, dan praktik komunitas yang
mempertimbangkan baik perspektif ilmiah maupun
spiritual.

Diskusi tentang ilmu pengetahuan dan agama juga
memiliki implikasi sosial dan kultural yang signifikan,
mempengaruhi bagaimana hukum dibuat dan bagaimana
masyarakat menginterpretasikan hak dan kewajiban moral
dalam konteks yang semakin global dan multikultural.

Memfasilitasi pemahaman yang lebih baik tentang
1lmu pengetahuan dan agama dapat meningkatkan literasi
sains dan religius di masyarakat, membantu individu
membuat keputusan informasi tentang kesehatan,
keberlanjutan, dan etika.

28

——
| —



Memahami dan menjelajahi hubungan antara ilmu
pengetahuan dan agama tidak hanya mengungkap seberapa
jauh kita telah datang dalam kedua bidang ini tetapi juga
menyoroti area potensial untuk pertumbuhan, dialog, dan
integrasi di masa depan. Baik sebagai konsep yang saling
berlawanan maupun sebagai entitas yang saling
melengkapi, ilmu pengetahuan dan agama bersama-sama
membentuk pilar-pilar fundamental dalam pencarian
manusia untuk pengetahuan dan makna. Diskusi ini tidak
hanya relevan bagi akademisi dan pemikir tetapi bagi siapa
saja yang berkecimpung dalam mempertimbangkan aspek-
aspek besar dari kehidupan manusia dan alam semesta.

Analisis di atas menyediakan konteks mendalam dan
pentingnya pemahaman interaksi antara ilmu pengetahuan
dan agama, menunjukkan bagaimana kedua domain
tersebut secara historis dan kontemporer saling
berinteraksi serta implikasi dari hubungan mereka bagi
masyarakat dan kebijakan publik.

3. Relevansi untuk Mahasiswa: Pemahaman Ilmu
Pengetahuan dan Agama

Pemahaman mendalam tentang ilmu pengetahuan
dan agama sangat relevan bagi mahasiswa, tidak hanya
sebagai bagian dari pendidikan mereka tetapi juga dalam
pengembangan pribadi dan sosial mereka. Mempelajari
kedua domain ini sebagai entitas yang berbeda namun
sering kali saling terkait memberikan berbagai manfaat,
mulai dari pengembangan toleransi hingga pemahaman
yang lebih luas tentang peran mereka dalam masyarakat
modern.

a. Pemahaman Terintegrasi

1) Memperluas Wawasan

Mahasiswa yang mempelajari ilmu pengetahuan
dan agama dapat mengembangkan perspektif yang
lebih holistik. Mereka belajar untuk menghargai
metodologi ilmiah yang ketat serta nilai-nilai dan
kepercayaan spiritual yang mendalam, yang

( o0 )
1 29 )



keduanya memainkan peran vital dalam masyarakat
humanis dan ilmiah.

2) Keterampilan Berpikir Kritis

Diskusi antara ilmu pengetahuan dan agama
membantu mahasiswa mengasah keterampilan
berpikir kritis mereka. Mereka Dbelajar untuk
mengevaluasi argumen, mengidentifikasi bias, dan
mempertimbangkan perspektif yang berbeda, yang
merupakan keterampilan penting di hampir semua
bidang studi dan aspek kehidupan.

3) Toleransi dan Empati

Memahami ilmu pengetahuan dan agama juga
mengembangkan toleransi dan empati. Mahasiswa
belajar tentang kepercayaan yang berbeda dan cara
pandang dunia yang berbeda, yang mengajarkan
mereka untuk menghargai dan berinteraksi secara
positif dengan orang-orang yang memiliki latar
belakang yang beragam.

. Aplikasi Praktis

1) Pengambilan Keputusan yang Informatif

Dalam kehidupan pribadi dan profesional,
mahasiswa akan  menghadapi situasi yang
memerlukan pengambilan keputusan etis.
Pemahaman yang kuat tentang prinsip-prinsip ilmiah
dan moral/etika agama dapat membantu mereka
membuat keputusan yang lebih informatif dan
bertanggung jawab.

2) Menghadapi Isu-Isu Kontemporer

Baik dalam konteks perubahan iklim, etika
bioteknologi, atau debat hak asasi manusia,
pemahaman tentang ilmu pengetahuan dan agama
memberikan mahasiswa alat untuk menghadapi isu-
isu kontemporer dengan pendekatan yang berimbang
dan etis.

30

——
| —



3) Dialog Antarbudaya dan Antariman

Di dunia global yang semakin terhubung,
mahasiswa sering menemukan diri mereka
berinteraksi dengan orang-orang dari berbagai budaya
dan agama. Memahami dasar-dasar dan kompleksitas
1lmu pengetahuan dan agama mempersiapkan mereka
untuk dialog antarbudaya dan antariman yang efektif.

Relevansi ilmu pengetahuan dan agama bagi
mahasiswa tidak dapat diremehkan. Dengan memahami
kedua domain ini, mahasiswa tidak hanya dilengkapi
dengan pengetahuan yang luas dan mendalam tetapi juga
dengan empati dan toleransi yang diperlukan untuk
beroperasi di masyarakat modern yang pluralistik.
Mempelajari ilmu pengetahuan dan agama memungkinkan
mahasiswa untuk lebih memahami dan menghargai
keragaman intelektual dan spiritual yang mereka hadapi di
dunia, menyiapkan mereka untuk kontribusi sosial yang
bertanggung jawab dan diinformasikan.

Pemaparan di atas menunjukkan pentingnya
pemahaman ilmu pengetahuan dan agama bagi mahasiswa,
mengidentifikasi bagaimana kedua domain tersebut dapat
memperkaya pendidikan mereka secara intelektual dan
sosial, serta mempersiapkan mereka untuk tantangan dan
peluang di masa depan.

B. Perbedaan antara Filsafat dan Agama
1. Pengertian dan Fokus Utama: Filsafat dan Agama

Dalam diskusi tentang interaksi antara ilmu
pengetahuan dan agama, penting untuk mendefinisikan
dan memahami fokus utama dari filsafat dan agama sebagai
disiplin yang berbeda tetapi sering kali saling terkait.
Kedua domain ini memiliki pendekatan, tujuan, dan metode
yang berbeda dalam memahami dunia dan keberadaan
manusia.

31

——
| —



a. Filsafat

Filsafat adalah studi yang berusaha memahami
realitas, eksistensi, pengetahuan, nilai, alasan, pikiran, dan
bahasa. Ini adalah usaha intelektual yang mendalam dan
serius yang mencoba menjawab pertanyaan besar tentang
apa itu dunia, apa makna kehidupan, dan bagaimana kita
harus bertindak.

Fokus Utama:

1) Realitas dan Eksistensi: Filsafat mempertanyakan
hakikat dari keberadaan 1itu sendiri, meliputi
pertanyaan metafisika tentang apa yang 'ada' dan
sifat dari 'ada’.

2) Pengetahuan: Melalui epistemologi, filsafat
mengeksplorasi asal-usul, struktur, metode, dan
kebenaran pengetahuan. Ini termasuk pertanyaan
tentang bagaimana kita tahu apa yang kita tahu dan
apa batasan dari pengetahuan.

3) Nilai: Etika adalah cabang filsafat yang mengkaji
nilai-nilai moral dan prinsip-prinsip yang memandu
tindakan manusia, berusaha menentukan apa yang
benar dan salah.

4) Logis dan Analitis: Filsafat bergantung pada
penggunaan logika dan analisis untuk membangun
argumen, mengkritik ide-ide, dan memecahkan
masalah konseptual.

5) Bahasa: Filsafat juga mencakup studi tentang bahasa
dan bagaimana itu membentuk pemahaman kita
tentang dunia.

b. Agama

Agama berkaitan dengan struktur kepercayaan dan
sistem spiritual yang berfokus pada iman kepada kekuatan
atau kekuatan supernatural yang lebih tinggi. Agama
sering kali diorganisasikan melalui teks suci, tradisi oral,

32

——
| —



dan praktek ibadah yang dikodifikasi yang mengatur aspek
kehidupan spiritual dan moral dari pengikutnya.

Fokus Utama:

1) Iman Supernatural: Agama biasanya mengandalkan
kepercayaan kepada entitas atau realitas yang tidak
dapat diakses atau dijelaskan sepenuhnya melalui
metode rasional atau empiris.

2) Teks Suci dan Tradisi Oral: Agama sering kali
mempunyai dasar pada teks-teks suci yang dianggap
sebagai kata atau inspirasi dari kekuatan divine,
bersama dengan tradisi oral yang telah diwariskan
selama generasi.

3) Pedoman Moral dan  Eksistensial: Agama
menyediakan pedoman tentang bagaimana hidup dan
bertindak dalam berbagai aspek kehidupan,
menawarkan jawaban atas pertanyaan tentang
makna, tujuan, dan cara hidup yang benar.

4) Praktik Ibadah: Ini termasuk ritus, rituel, dan
upacara yang bertujuan untuk menyembah, memuyji,
atau meminta bantuan dari kekuatan supernatural.

5) Komunitas dan Sosial: Agama juga memainkan peran
komunal dan sosial, menciptakan rasa persatuan di
antara pengikutnya dan sering kali mengatur norma-
norma sosial.

Memahami filsafat dan agama dalam konteks yang
jelas dan terdefinisi membantu kita melihat bagaimana
kedua disiplin ini dapat bertentangan, saling melengkapi,
atau bahkan mengintegrasikan satu sama lain dalam
beberapa kasus. Filsafat, dengan fokusnya pada argumen
rasional dan analisis logis, dan agama, dengan akarnya
dalam iman dan doktrin spiritual, keduanya memainkan
peran penting dalam membentuk wawasan kemanusiaan
tentang dunia. Pembahasan ini tidak hanya relevan bagi
mahasiswa atau akademisi tetapi juga bagi siapa saja yang

33

——
| —



tertarik dalam menjelajahi berbagai perspektif tentang
kehidupan dan eksistensi.

Pemaparan ini memberikan gambaran yang jelas dan
mendalam tentang filsafat dan agama, menekankan
pentingnya kedua disiplin ini dalam memahami dan
menjawab pertanyaan-pertanyaan besar dalam kehidupan
serta mengidentifikasi cara-cara mereka berinteraksi dan
berdampak terhadap masyarakat secara luas.

2. Aspek Metodologis: Filsafat dan Agama

Memahami metodologi yang digunakan dalam filsafat
dan agama adalah penting untuk menghargai bagaimana
kedua disiplin ini mengeksplorasi dan menjelaskan konsep-
konsep tentang dunia dan eksistensi manusia. Kedua area
ini menggunakan pendekatan yang sangat berbeda yang
mencerminkan tujuan dan struktur mereka yang unik.

a. Filsafat: Metode Rasional dan Analitis

Deduktif: Filsafat sering menggunakan logika
deduktif wuntuk mencapai kesimpulan yang pasti
berdasarkan premis yang diketahui. Misalnya, melalui
silogisme, di mana dua pernyataan atau premis
menghasilkan kesimpulan logis.

Induktif: Pendekatan induktif dalam filsafat
melibatkan membuat generalisasi berdasarkan observasi
atau contoh khusus. Ini tidak selalu menghasilkan
kesimpulan yang pasti tetapi dapat menyediakan
probabilitas yang kuat yang mendukung suatu argumen.

Filsafat mempromosikan pertanyaan dan
penyelidikan yang kritis. Ini mengajak penganutnya untuk
mempertanyakan asumsi-asumsi dan logika yang
mendasari kepercayaan dan teori. Metode analitis
digunakan untuk memecah konsep dan argumen ke dalam
komponen-komponen dasarnya untuk pemeriksaan yang
lebih teliti.

Filsafat mendorong dialog terbuka dan debat sebagai
sarana untuk menguji ide-ide, mengembangkan teori, dan
menantang pandangan yang ada. Diskusi ini adalah inti

( o, )
{ 34 )



dari metode filosofis dan esensial untuk kemajuan
pemikiran filosofis.

b. Agama: Metode Berbasis Iman

Agama seringkali berlandaskan pada wahyu divine
yang dianggap sebagai sumber utama kebenaran dan
kepercayaan. Wahyu ini biasanya diterima melalui teks suci
dan dianggap sebagai kebenaran mutlak yang tidak
memerlukan bukti empiris.

Iman adalah komponen kunci dalam agama, di mana
pengikutnya percaya pada kebenaran agama dengan sedikit
atau tanpa pertanyaan kritis terhadap dogma yang ada.

Dogma merupakan seperangkat prinsip atau doktrin
yvang dianggap otoritatif dan tidak bisa dipertanyakan.
Dogma ini menyediakan fondasi untuk moral dan hukum
dalam banyak agama.

Metode agama sering kali tidak mencakup
penyelidikan yang mendalam atau kritis dari dogma yang
diterima, karena ini dianggap sebagai ekspresi dari
kehendak divine.

Agama juga mencakup berbagai ritus dan upacara
yang memiliki makna simbolik dan spiritual yang
mendalam. Ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai
praktik ibadah tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat
kepercayaan dan komunitas agama.

Metode yang digunakan dalam filsafat dan agama
mencerminkan perbedaan fundamental dalam cara kedua
disiplin ini mendekati pertanyaan tentang kehidupan,
eksistensi, dan univers. Filsafat mengandalkan logika,
debat, dan analisis kritis, mempromosikan pemahaman
melalui pertanyaan dan penyelidikan rasional. Sebaliknya,
agama berfokus pada iman, wahyu, dan dogma, dengan
sedikit penyelidikan kritis terhadap doktrin yang diterima,
mengandalkan tradisi dan otoritas spiritual sebagai
panduan utama. Pemahaman metodologi ini penting untuk
mahasiswa dan siapapun yang ingin menghargai baik
kedalaman maupun kompleksitas dari interaksi antara
filsafat dan agama.

35

——
| —



Eksplorasi di atas mendetailkan metode yang
digunakan oleh filsafat dan agama dalam mengeksplorasi
dan menjelaskan fenomena, menyoroti bagaimana
pendekatan mereka kepada kebenaran dan pengetahuan
sangat berbeda, serta menggarisbawahi pentingnya metode
ini dalam praktik dan pemahaman kedua disiplin tersebut.

C. Kedudukan Filsafat sebagai Induk Ilmu Pengetahuan
1. Filsafat sebagai Basis dari Ilmu Pengetahuan

Filsafat sering disebut sebagai "ibu dari semua ilmu"
karena perannya yang fundamental dalam meletakkan
dasar-dasar epistemologis dan metodologis bagi banyak
disiplin ilmu lainnya. Sebagai fondasi dari penelitian ilmiah
dan penyelidikan akademis, filsafat tidak hanya
mempengaruhi cara kita memformulasikan pertanyaan
tetapi juga bagaimana kita menjawabnya dengan cara yang
kritis dan sistematis.

a. Peran Epistemologis Filsafat
1) Menetapkan Kriteria Pengetahuan

a) Filsafat epistemologi mempertanyakan "Apa itu
pengetahuan?" dan "Bagaimana kita
mengetahui apa yang kita tahu?". Jawaban atas
pertanyaan ini sangat penting karena
menetapkan kriteria untuk apa yang dianggap
sebagai 'pengetahuan yang benar' di disiplin
ilmu lain.

b) Epistemologi memberikan alat bagi ilmuwan
dan akademisi untuk membedakan antara
kepercayaan yang benar dan salah dan untuk
membangun metode verifikasi dan validasi yang
kuat.

2) Fundasi Metodologi Ilmiah

a) Filsafat memberikan landasan bagi metode
1lmiah, yang melibatkan pengamatan, hipotesis,

( o )
L 3¢ )



b)

eksperimen, dan  penyimpulan. Filsafat
mempertanyakan logika di balik metodologi ini:
mengapa dan bagaimana metode tertentu dapat
menghasilkan pengetahuan.

Melalui filsafat logika dan filsafat sains, dasar-
dasar berpikir kritis dan analitis ditegakkan,
mempengaruhi bagaimana hipotesis dibentuk
dan diuji.

b. Peran Metodologis Filsafat

1) Pengembangan Logika

a)

b)

Logika adalah cabang filsafat yang penting
untuk semua ilmu pengetahuan. Filsafat
mempromosikan penggunaan alasan deduktif
dan induktif yang ketat yang merupakan inti
dari penyelidikan ilmiah.

Tanpa fondasi logika yang kuat, argumen ilmiah
bisa menjadi tidak terstruktur dan salah arah.
Filsafat memastikan bahwa struktur argumen
ilmiah tetap logis dan konsisten.

2) Kritisisme dan Skeptisisme

a)

b)

Filsafat mengajarkan pentingnya skeptisisme
dan kritisisme; yaitu, tidak menerima 'fakta'
secara mentah-mentah tanpa pertanyaan.
Pendekatan ini sangat penting dalam ilmu
pengetahuan, di mana setiap klaim harus
dapat diuji dan diselidiki.

Filsafat mendorong ilmuwan untuk selalu
menanyakan dan memverifikasi, sebuah
pendekatan yang mencegah dogmatisme dan
membantu ilmu pengetahuan berkembang
melalui penyelidikan yang berkelanjutan.

37

——
| —



c. Integrasi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan
1) Menginformasikan Isu Etis

a) Filsafat juga berperan dalam menginformasikan
isu-isu etis dalam sains. Misalnya, dalam debat
tentang manipulasi genetik atau eksperimen
pada manusia, filsafat etika memberikan
wawasan tentang apa yang bisa dan tidak bisa
diterima secara moral.

b) Filsafat membantu menetapkan batasan etis
dari apa yang diizinkan dalam penelitian ilmiah,
melindungi baik subjek penelitian maupun
integritas ilmiah.

2) Refleksi Ontologis
Ontologi, studi tentang 'apa yang ada,' adalah
area filsafat yang menanyakan tentang realitas
alam semesta. Pemahaman ini penting ketika ilmu
pengetahuan mengeksplorasi konsep seperti
materi, energi, dan esensi keberadaan.

Dalam setiap aspek, dari pembenaran teori hingga
aplikasi praktisnya, filsafat membantu menetapkan aturan
main bagi ilmu pengetahuan. Dengan menanyakan
pertanyaan-pertanyaan dasar tentang realitas,
pengetahuan, dan nilai, filsafat tidak hanya memperdalam
pemahaman kita tentang ilmu pengetahuan tetapi juga
memastikan bahwa pendekatan kita terhadap penyelidikan
1lmiah adalah kritis, logis, dan etis. Oleh karena itu, filsafat
dan ilmu pengetahuan, meskipun berbeda dalam fokus dan
metodologi, adalah mitra yang saling melengkapi dalam
pencarian kita untuk pemahaman yang lebih besar dan
lebih mendalam tentang alam semesta.

Analisis di atas menyoroti peran penting filsafat
dalam membentuk dan mendukung ilmu pengetahuan,
menunjukkan bagaimana filsafat secara historis dan
metodologis memberikan landasan bagi disiplin ilmu lain
untuk berkembang dan menawarkan perspektif kritis
dalam penyelidikan akademis.

[ 35 )

)



2. Interaksi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan dan
Agama

Filsafat berperan sebagai jembatan antara ilmu
pengetahuan dan agama, dua domain yang sering kali
dilihat sebagai berlawanan tetapi memiliki banyak titik
temu ketika dilihat melalui lensa filosofis. Filsafat tidak
hanya memperdalam pemahaman kita terhadap kedua
bidang ini tetapi juga memfasilitasi dialog yang lebih
produktif antara keduanya.

a. Interaksi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan
1) Mengkritik dan Membentuk Asumsi Dasar

a) Pengujian Asumsi: Filsafat sangat penting
dalam ilmu pengetahuan karena menantang dan
menguji asumsi-asumsi yang sering tidak
dipertanyakan dalam metodologi penelitian.
Misalnya, filsafat bertanya apakah alam
semesta adalah deterministik atau probabilistik,
yang dapat secara fundamental mengubah
pendekatan dalam fisika dan ilmu lainnya.

b) Pembentukan Teori: Melalui logika dan
epistemologi, filsafat membantu ilmuwan dalam
mengartikulasikan teori-teori dengan cara yang
logis dan kohesif, memastikan bahwa teori-teori
tersebut memiliki dasar argumentasi yang kuat
dan konsisten.

2) Memfasilitasi Paradigma Ilmiah

Filsafat memainkan peran kunci dalam
pengembangan dan transisi paradigma ilmiah.
Thomas Kuhn, misalnya, dalam karyanya yang
berpengaruh, "The Structure of Scientific
FRevolutions”, menggunakan konsep-konsep filosofis
untuk  menjelaskan  bagaimana  perubahan
paradigma ilmiah terjadi, menunjukkan pengaruh
mendalam filsafat dalam dinamika perubahan
ilmiah.

39

——
| —



b. Interaksi Filsafat dengan Agama
1) Merumuskan dan Mendefinisikan Doktrin

a) Sistematika Doktrin: Filsafat menyediakan alat
bagi pemimpin agama dan teolog untuk
merumuskan doktrin-doktrin agama dengan
cara yang sistematis dan logis. Filsafat teologi,
misalnya, menggunakan argumen filosofis untuk
menjelaskan dan mempertahankan doktrin
seperti keberadaan Tuhan, problem kejahatan,
dan alam kebebasan manusia.

b) Dialog Teologis: Dengan menggunakan alat-alat
logika dan kritik filosofis, agama dapat
menjelaskan dan mendebat doktrin-doktrinnya
dalam forum yang Ilebih luas, melibatkan
pemikir dari berbagai latar belakang untuk
dialog yang lebih inklusif dan mendalam.

c¢. Meningkatkan Pemahaman dan Toleransi

1) Integrasi Pengetahuan dan Kepercayaan: Filsafat
membantu dalam menyatukan ilmu pengetahuan
dan agama dengan mengatasi konflik antara
kepercayaan berbasis iman dan fakta empiris.
Filsafat menawarkan sebuah kerangka kerja di
mana ilmu pengetahuan dan agama dapat dilihat
sebagai sumber pengetahuan yang saling
melengkapi daripada saling eksklusif.

2) Etika dan Moralitas: Selain itu, filsafat etika
mengintegrasikan norma-norma moral yang
diungkapkan dalam agama dengan teori-teori etis
yang dibangun melalui rasionalitas filosofis,
memperkuat peran agama dalam mengarahkan
perilaku moral dalam konteks yang lebih luas dan
pluralistik.

Interaksi filsafat dengan ilmu pengetahuan dan
agama menunjukkan kemampuannya untuk menyediakan
landasan epistemologis dan metodologis yang kuat yang

( .0 )
L 40



mendukung dan memperdalam penyelidikan di kedua
domain. Dalam konteks ilmu pengetahuan, filsafat
mempertajam Kkritisisme dan menuntun formulasi teori
yang logis, sementara dalam agama, filsafat meningkatkan
sistematisasi dan definisi doktrin. Melalui dialog antara
kedua bidang ini, filsafat memperkaya diskursus
intelektual, mempromosikan pemahaman yang lebih besar,
dan mendorong koeksistensi yang lebih harmonis antara
sains dan spiritualitas.

Modul ini diharapkan tidak hanya memperkaya
pengetahuan teoritis mahasiswa tentang filsafat, ilmu
pengetahuan, dan agama, tetapi juga mengasah
kemampuan mereka untuk berpikir kritis dan bersikap
toleran terhadap pandangan yang beragam. Mahasiswa
akan dihadapkan pada tugas-tugas yang memerlukan
analisis mendalam dan Kkritis, serta pengembangan
argumen yang logis dan sistematis, mendukung mereka
dalam pembentukan sebagai akademisi yang beretika dan
berpengetahuan luas.

41

——
| —



PERKEMBANGAN DAN
TOKOH FILSAFAT YUNANI

A. Pengantar

Filsafat Yunani kuno merupakan dasar dari banyak
pemikiran Barat modern dan memainkan peran krusial
dalam pengembangan logika, metafisika, etika, dan
epistemologi. Para filsuf dari periode ini menjelajahi
berbagai pertanyaan tentang keberadaan, alam semesta,
dan tempat manusia di dalamnya yang masih relevan
hingga hari ini.

Filsafat Yunani kuno tidak hanya membentuk nadi
pemikiran Barat modern tetapi juga meletakkan fondasi
bagi disiplin-disiplin seperti logika, metafisika, etika, dan
epistemologi. Para filsuf Yunani dari periode ini mendalami
pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang keberadaan,
struktur alam semesta, dan peran serta tempat manusia di
dalamnya, yang pertanyaannya tetap relevan dan
dipertimbangkan hingga hari ini.

B. Pengaruh Filsafat Yunani Kuno
1. Fondasi Logika dan Metafisika

a. Logika
Aristoteles, salah satu tokoh terkemuka dari
masa Yunani kuno, dianggap sebagai "Bapak Logika".
Ia merancang syllogism, sebuah bentuk argumen yang
masih digunakan hingga saat ini untuk deduksi logis.
Karya-karyanya mengenai logika, khususnya

42

——
| —



C.

"Organon", telah menginformasikan hampir seluruh
diskusi logika subsekuen.

. Metafisika

Filsafat Yunani secara intensif menggali
pertanyaan tentang apa itu realitas (ontologi).
Penjelajahan Aristoteles dan Plato tentang bentuk,
substansi, dan eksistensi berada di jantung studi
metafisika dan masih mempengaruhi pemikiran
filosofis kontemporer.

Pengembangan Etika dan Epistemologi

. Etika

Pemikiran tentang moralitas dan kebajikan
dikembangkan secara luas oleh Plato dan lebih
sistematis lagi oleh Aristoteles dalam "Nicomachean
Ethics", di mana ia membahas tujuan kehidupan
manusia (eudaimonia) dan kebajikan sebagai jalan
untuk mencapai kebahagiaan yang sejati.

. Epistemologi

Pertanyaan tentang pengetahuan dan
kepercayaan dipertanyakan secara kritis oleh filsuf
seperti  Plato, yang melalui alegori gua,
mengeksplorasi tema tentang pengetahuan yang
sesungguhnya versus persepsi. Socrates, melalui
metode ironi socratic, juga mendalam
mempertanyakan asumsi-asumsi yang tidak dikritisi
tentang kebijaksanaan dan kebenaran.

Tokoh Filosof Yunani

Filsafat Yunani kuno mencakup beberapa pemikiran

paling awal yang mengatur dasar bagi tradisi Barat,
meliputi bidang metafisika, epistemologi, nilai, dan logika.
Di bawah ini adalah gambaran tentang beberapa tokoh
filsafat Yunani yang paling berpengaruh dan kontribusi
mereka.

43

——
| —



1. Thales of Miletus

Thales (c. 624 — c. 546 SM) dari Miletus dianggap
sebagai salah satu dari tujuh bijaksana Yunani dan sering
kali diakui sebagai filsuf pertama dalam tradisi Barat. Ia
adalah pendiri Sekolah Milete, di mana ia mengajar dan
meneliti. Thales adalah tokoh penting dari Miletus, yang
terletak di Asia Kecil modern (sekarang bagian dari Turki).
Dia dianggap sebagai salah satu dari Tujuh Bijaksana
Yunani dan sering kali diakui sebagai filsuf pertama dalam
tradisi Barat.

Thales dari Miletus, lahir di kota Miletus, sebuah kota
Yunani kuno di pesisir Asia Minor. Selain sebagai filsuf,
Thales juga terkenal sebagai matematikawan, astronom,
dan negarawan. Ia dikenal memiliki pengaruh besar dalam
berbagai bidang pengetahuan tanpa bergantung pada
mitologi Yunani, yang pada waktu itu sering dijadikan dasar
untuk menjelaskan fenomena alam.

a. Pemikiran-Pemikiran Thales:

1) Monisme: Thales terkenal dengan pandangan
monistiknya bahwa dasar utama (arché) dari
semua benda adalah air. Ia berpendapat bahwa air
adalah substansi asal mula dari segala sesuatu di
alam semesta. Pandangan ini menandai pergeseran
dari penjelasan mitologis ke pemikiran yang lebih
naturalistik dan rasional tentang alam.

2) Matematika dan Geometri: Thales juga dikenal
atas kontribusinya dalam matematika, terutama
geometri. Ia dikreditkan dengan berbagai teorema,
seperti teorema bahwa lingkaran dibagi menjadi
dua bagian yang sama oleh diameternya dan bahwa
sudut dasar dalam segitiga sama kaki adalah sama.
Thales membuktikan beberapa proposisi geometris
pertama yang kita ketahui tanpa menggunakan
aritmatika.

3) Thales dikenal karena teorem-teoremnya yang
berhubungan dengan geometri. Salah satu yang

(44 )

S



paling terkenal adalah Teorema Thales, yang
menyatakan bahwa jika A, B, dan C adalah titik-
titik pada lingkaran di mana garis AC adalah
diameter lingkaran, maka sudut ABC adalah sudut
siku-siku. Kontribusinya pada geometri tidak
hanya berhenti pada teorema tersebut, ia juga
mengkaji berbagai aspek mengenai proporsi dan
relasi dalam bentuk-bentuk geometris.

4) Astronomi: Dalam astronomi, Thales dikenal telah
memprediksi gerhana matahari yang terjadi pada
tahun 585 SM, sebuah peristiwa yang menurut
beberapa sumber  berhasil menghentikan
pertempuran antara Lydians dan Medes. Ia juga
mengenalkan penentuan musim menggunakan
posisi bintang-bintang, dan menentukan bahwa
tahun terdiri dari 365 hari.

b. Pengaruh Karya Thales:

1) Filsafat: Sebagai salah satu filsuf pertama yang
mencoba menjelaskan alam semesta dalam istilah
yang tidak supernatural, Thales menetapkan dasar
bagi tradisi filosofis yang mencari penjelasan alami
dan rasional. Ia membuka jalan bagi filsuf-filsuf
Ionian lainnya seperti Anaximander dan
Anaximenes.

2) Pendidikan dan Metode Ilmiah: Thales dikenang
sebagai salah satu tokoh pertama yang
memperkenalkan metode deduktif dan ilmiah
dalam pemikiran. Pendidikan dalam ilmu alam,
yang berawal dari studinya, membantu membentuk
cara berpikir ilmiah yang berpusat pada
pengamatan dan pemikiran rasional. Thales
dianggap sebagai salah satu filsuf pertama yang
mencoba menjelaskan fenomena alam tanpa
merujuk pada kekuatan supernatural atau
mitologi, sehingga mengarahkan fondasi untuk
metode ilmiah. Melalui pendekatannya, 1ia

( .
L )



memperkenalkan prinsip-prinsip dasar ilmiah dan
rasional dalam memahami alam semesta.

3) Warisan Intelektual: Pengaruh Thales terus
dirasakan dalam pengajaran geometri dan filosofi
alam. Sebagai bagian dari legenda sejarah ilmu
pengetahuan, ia membantu menegaskan ide bahwa
pemahaman manusia dapat ditingkatkan melalui
observasi dan analisis, bukan hanya melalui
penerimaan dogma atau tradisi.

c. Kontribusi Filsafat

Thales terkenal dengan pandangan monistiknya yang
menyatakan bahwa air adalah prinsip dasar atau arché dari
semua materi. Pandangan ini merupakan salah satu upaya
pertama untuk menyediakan penjelasan yang universal dan
rasional untuk keberagaman alam tanpa merujuk pada
mitologi. Dia berpendapat bahwa dunia pada dasarnya
homogen dan perubahan hanya terjadi dalam bentuk tetapi
tidak dalam substansi dasar.

Kontribusi Thales dalam filsafat dan matematika
memberikan landasan penting bagi pemikir selanjutnya
dalam tradisi filsafat Barat, khususnya bagi filsuf-filsuf
seperti Anaximander dan Anaximenes yang juga berasal
dari sekolah Milete. Pandangan dan metodenya telah
menginspirasi banyak generasi berikutnya dalam bidang
filsafat, matematika, dan ilmu pengetahuan, menandai
awal dari pemikiran ilmiah dan filosofis di Eropa.

Thales of Miletus, melalui pencapaian dan metodologi
inovatifnya, tidak hanya membentuk dasar dari filsafat
naturalisme tetapi juga membantu membentuk fondasi bagi
perkembangan ilmu pengetahuan dan logika yang
sistematis. Sikap skeptisnya terhadap mitologi dan
kepercayaan supernatural menyediakan kerangka Kkerja
untuk pemikiran ilmiah yang lebih luas dan mendalam,
yang masih relevan hingga era modern.

Thales terkenal karena pandangan monistiknya
bahwa air adalah prinsip dasar (arché) dari semua materi.
Dia juga salah satu yang pertama mencoba menjelaskan

( 46 )

S



fenomena alam tanpa merujuk pada mitologi, mengarahkan
pada metode ilmiah. Thales juga dikenal dalam
matematika, terutama geometri, dimana dia memiliki
beberapa teorema yang dinamai menurut namanya.
Dengan demikian, Thales tidak hanya mempengaruhi
filsafat dan ilmu pengetahuan tetapi juga menetapkan
sebuah standar tentang bagaimana pengetahuan dan
realitas harus ditanyakan dan dijelaskan, yang menjadi
landasan bagi perkembangan pemikiran Barat berikutnya.

2. Anaximander

Anaximander (c. 610 — c. 546 SM), murid Thales, juga
dari Miletus, lebih lanjut mengembangkan gagasan yang
diperkenalkan oleh gurunya. Anaximander, sering kali dieja
sebagai Anaximanderos dalam transliterasi, adalah seorang
filsuf pra-Sokratik yang lahir di Miletus, sama seperti
Thales, dan diketahui sebagai murid atau rekan
sejawatnya. Ia merupakan salah satu tokoh paling awal
dalam sejarah filsafat Barat yang karyanya mempunyai
dampak signifikan pada perkembangan pemikiran ilmiah
dan filosofis.

Anaximander, seorang murid Thales, berasal dari kota
Miletus di Asia Kecil, yang sekarang adalah bagian dari
Turki modern. Ia merupakan salah satu filsuf pra-Sokratik
yang paling terkenal dan mengembangkan beberapa konsep
penting yang diperkenalkan oleh gurunya. Dia dianggap
sebagai filsuf kedua dalam tradisi Miletian dan membuat
beberapa kemajuan signifikan dalam bidang filsafat,
astronomi, dan geografi.

Kontribusi Filsafat:
Prinsip Dasar - Apeiron

a. Doktrin 'Apeiron': Anaximander terkenal dengan
teorinya yang mengusulkan bahwa 'apeiron' (yang
tidak terbatas atau tak terdefinisi) adalah asal mula
dari semua hal. Dia berpendapat bahwa apeiron
adalah substansi abadi dan tidak terbatas yang

47

——
| —



mengelilingi dan menembus dunia, dan dari mana
semua hal berasal dan akhirnya kembali.

b. Berbeda dengan Thales yang berpendapat bahwa air
adalah substansi dasar dari segala sesuatu,
Anaximander mengemukakan konsep "Apeiron"
sebagai asal mula segala hal. Apeiron berarti "tak
terbatas" atau "tidak terdefinisi" dalam bahasa
Yunani. Menurut Anaximander, Apeiron merupakan
zat dasar abadi dan tidak terbatas yang semua benda
berasal darinya dan ke mana semuanya akan kembali.
Apeiron tidak hanya melahirkan alam semesta, tetapi
juga mengatur dan mengendalikan semua hal,
menyediakan keseimbangan kosmik antara berbagai
elemen alam.

c. Konsep Kosmik: Apeiron dianggap sebagai elemen
kosmik pertama yang tidak hanya menghasilkan
semua konstituen dunia tetapi juga mengatur
fenomena-fenomena alam melalui perubahan yang
ditentukan oleh kebutuhan alam, bukan oleh dewa
atau kekuatan supernatural.

Teori Evolusi dan Astronomi

a. Evolusi Biologi: Anaximander adalah salah satu
pemikir pertama yang memperkenalkan ide tentang
evolusi dalam biologi. Ia mengemukakan bahwa
makhluk hidup, termasuk manusia, mungkin telah
berkembang dari spesies lain—khususnya spesies
laut.

b. Salah satu ide paling berani dari Anaximander adalah
dalam bidang biologi, di mana ia menyarankan bahwa
manusia dan makhluk hidup lainnya mungkin telah
berkembang dari spesies lain. Anaximander
berpendapat bahwa makhluk hidup berasal dari
kelembaban, dan manusia mungkin telah berkembang
dari ikan atau makhluk laut lainnya, sebuah ide yang
secara kasar mencerminkan teori evolusi yang akan
datang ribuan tahun kemudian.

( 4s)

S



c. Astronomi: Anaximander juga memiliki teori
astronomi sendiri, yang mencakup ide-ide tentang
struktur kosmik yang terorganisir. Ia percaya bahwa
Bumi mengambang bebas di ruang tanpa jatuh dan
bahwa langit adalah sebuah kerucut yang menutupi
bumi.

d. Anaximander memiliki kontribusi signifikan dalam
kosmologi. Ia memperkenalkan gagasan bahwa Bumi
menggantung bebas di ruang tanpa dukungan apa
pun, sebuah pandangan yang revolusioner pada masa
itu. Ia juga mengembangkan salah satu peta Bumi
pertama dan menawarkan penjelasan tentang
fenomena langit seperti matahari terbit dan terbenam.
Anaximander berpendapat bahwa benda-benda langit
mengelilingi Bumi dan dapat menjelaskan gerhana
serta perubahan musim berdasarkan prinsip-prinsip
ini.

Dampak Jangka Panjang

a. Pengaruh pada Filsafat dan Ilmu Pengetahuan: Teori
Anaximander tentang apeiron serta pandangan-
pandangannya tentang evolusi dan astronomi
memberikan kontribusi penting pada pemahaman
kosmologi dan biologi. Ini menandai salah satu usaha
paling awal untuk menjelaskan asal mula dan
struktur alam semesta melalul prinsip-prinsip
naturalistik dan rasional.

b. Legacy dalam Pemikiran Barat: Gagasan-gagasannya
telah mempengaruhi banyak filsuf lain dan terus
menjadi topik diskusi dalam filosofi dan ilmu
pengetahuan modern.

Pengaruh Karya Anaximander
a. Pemikiran Filosofis dan Ilmiah

Konsep Apeiron Anaximander membuka jalan bagi
pemikiran filosofis lebih lanjut mengenai asal usul alam

( .0
L 4}



semesta dan sifat dasar kenyataan, yang mempengaruhi
filsuf-filsuf seperti Anaximenes dan lebih lanjut ke dalam
pemikiran Plato dan Aristoteles.

b. Metodologi Ilmiah

Dengan menyajikan teori-teori yang dapat diuji dan
diamati, Anaximander membantu meletakkan dasar bagi
metode ilmiah, meskipun dalam bentuk yang sangat awal.

c. Warisan Intelektual

Gagasan tentang evolusi dan konsep Apeiron terus
menginspirasi dan memicu perdebatan dalam berbagai
disiplin ilmu pengetahuan dan filsafat, menyoroti
keberanian intelektual para pemikir awal dalam
menantang pandangan yang mapan.

Anaximander of Miletus, dengan kontribusinya yang
signifikan dalam konsep apeiron, evolusi biologi, dan teori
astronomi, memperluas batas-batas pengetahuan manusia
melampaui tradisi mitologis yang dominan pada zamannya.
Gagasannya yang inovatif tentang asal mula dan operasi
alam semesta memperkenalkan pemikiran yang lebih
sistematis dan logis ke dalam diskursus filosofis, mengarah
pada pengembangan ilmu pengetahuan alam sebagai
medan pengetahuan yang terpisah dari teologi dan mitologi.
Anaximander tidak hanya memperdalam filosofi alam
tetapi juga meletakkan dasar bagi filsafat materialistis
yang lebih luas dan pemahaman ilmiah tentang dunia.

3. Anaximenes

Anaximenes (c. 585 — c. 528 SM), yang juga dari
Miletus dan murid Anaximander, adalah tokoh ketiga dan
terakhir dari filsuf Miletus awal. Anaximenes, seperti
Thales dan Anaximander sebelumnya, berasal dari Miletus,
sebuah kota penting di Ionia (sekarang bagian dari Turki
modern). Ia hidup antara tahun 585 dan 528 SM dan dikenal
sebagai murid terakhir dari trio besar filsuf Miletus. Sedikit
yang diketahui tentang kehidupan pribadi Anaximenes,
namun ia dikenal karena melanjutkan tradisi filosofis yang

( < )
L %0



dimulai  oleh  pendahulunya di  Miletus, dan
mengembangkan pemikirannya dalam konteks yang sama,
mencoba menjelaskan alam semesta dengan prinsip-prinsip
alami.

Serupa dengan pendahulunya, Anaximenes
menggunakan pendekatan naturalistik untuk menjelaskan
fenomena alam, menolak penjelasan mitologis dan
supernatural.

Kontribusi Filsafat:
a. Prinsip Dasar - Udara:

Udara sebagai Arché: Anaximenes memperkenalkan
konsep bahwa udara (atau "pneuma") adalah prinsip dasar
dari semua materi. Ini merupakan langkah signifikan dari
konsep apeiron yang lebih abstrak milik Anaximander.

Perubahan melalui Kondensasi dan Pengenceran: Dia
berpendapat bahwa perubahan dalam bentuk materi
disebabkan oleh proses kondensasi (mengentalkan) dan
pengenceran (menipiskan) udara. Misalnya, api terbentuk
dari udara yang sangat diencerkan, sementara bumi dari
udara yang sangat dikondensasi.

b. Air sebagai Prinsip Dasar:

Sementara Thales menganggap air sebagai substansi
dasar segalanya dan Anaximander memilih Apeiron,
Anaximenes memilih udara (atau "aer") sebagai prinsip
dasar yang mendasari alam semesta. Ia berpendapat bahwa
perubahan dalam kualitas wudara (melalui proses
pengembunan dan penguraian) menjelaskan semua
fenomena alam lainnya. Udara, menurut Anaximenes, bisa
menjadi lebih padat atau lebih jarang, berubah menjadi
elemen lain seperti api, air, atau bumi tergantung pada
kondensasi dan perluasannya.

¢. Proses Kondensasi dan Perebahan:

Anaximenes menggunakan prinsip kondensasi dan
perebahan untuk menjelaskan bagaimana perubahan fisik
terjadi. Misalnya, ketika udara mengembun, ia berubah

( - )
L %)



menjadi air, dan lebih lanjut, jika terus mengembun,
menjadi bumi atau batu. Sebaliknya, ketika udara menjadi
lebih jarang, 1a berubah menjadi api. Proses ini
menyediakan mekanisme alami untuk perubahan material.

d. Kosmologi:

Anaximenes juga mengembangkan teori kosmologis
yang menyatakan bahwa bumi adalah datar dan
mengambang di atas udara, dan bahwa bintang-bintang
tidak melekat pada langit tetapi merupakan api yang
terkandung dalam bongkahan udara yang lebih tipis.

Pandangan Filsafat:

Monisme Materialistiss Seperti Thales yang
berpandangan bahwa air adalah substansi dasar,
Anaximenes dengan udara menunjukkan langkah awal
menuju pemahaman yang lebih kompleks dan sistematis
tentang perubahan materi, prefigurasi teori atomisme yang
akan lebih dikembangkan oleh Democritus dan Leucippus.

Naturalisme: Melanjutkan tradisi Miletus,
Anaximenes mendorong pemahaman alam semesta melalui
prinsip-prinsip natural dan fisik tanpa mengandalkan
konsep supernatural atau mitologis.

Tokoh Filsuf yang Mempengaruhi Anaximenes:

1) Anaximander: Sebagai pendahulunya dan mungkin
gurunya, Anaximander memiliki pengaruh yang
signifikan atas pemikiran Anaximenes. Meskipun
Anaximenes menolak konsep Apeiron Anaximander, ia
mempertahankan ide bahwa ada suatu substansi
dasar yang mendasari perubahan dunia. Pengaruh
Anaximander terlihat dalam cara Anaximenes
mengadaptasi pemikiran ini ke dalam konsep udara
sebagai prinsip dasar yang lebih terdefinisi dan dapat
dijelaskan.

2) Thales: Meskipun secara langsung lebih dipengaruhi
oleh Anaximander, Anaximenes juga terinspirasi oleh
Thales dalam pendekatannya untuk menemukan satu

(5 )

)



prinsip dasar yang dapat menjelaskan fenomena alam.
Gagasan Thales tentang pentingnya substansi alami
(air) sebagai asal mula segalanya memungkinkan
Anaximenes untuk mengembangkan teorinya sendiri
dengan memilih elemen yang berbeda (udara).

Pemikiran Anaximenes dalam menjelaskan dunia
dalam istilah yang lebih sederhana dan naturalistik
menunjukkan langkah awal menuju pendekatan yang lebih
ilmiah terhadap filsafat alam, menekankan cara pandang
yang berkesinambungan dengan keteraturan alam tanpa
Intervensi supernatural

Signifikansi Sejarah

Influence on Later Philosophers: Teori Anaximenes
tentang udara sebagai substansi dasar dan proses natural
kondensasi dan pengenceran memberikan kerangka kerja
bagi filsuf berikutnya untuk menjelaskan kompleksitas
lebih lanjut dalam perubahan fisik dan kimia dalam alam.

Development of Scientific Thought: Pandangannya
menunjukkan salah satu usaha filosofis paling awal untuk
menjelaskan perubahan fisik melalui proses yang dapat
diamati dan dirasionalisasi, mengarah pada pengembangan
pemikiran ilmiah di kalangan filsuf Ionian dan kemudian di
seluruh dunia Yunani.

Anaximenes of Miletus, melalui kontribusinya yang
mengidentifikasi udara sebagai prinsip dasar dari semua
materi dan menjelaskan perubahan materi melalui proses
kondensasi dan pengenceran, memainkan peran penting
dalam evolusi pemikiran filsafat alam. Dia tidak hanya
memperluas pemahaman tentang dunia fisik yang
diperkenalkan oleh Thales dan Anaximander tetapi juga
meletakkan dasar bagi teori yang lebih kompleks yang akan
membentuk fondasi bagi ilmu pengetahuan alam modern.

4. Pythagoras

Pythagoras adalah seorang filsuf dan matematikawan
yvang mendirikan sekolah yang juga berfungsi sebagai
komunitas religius di Kroton, Italia. Pythagoras adalah

[ 53 )

)



filsuf dan matematikawan Yunani kuno yang lahir di
Samos, Yunani, dan kemudian pindah ke Kroton, di Italia
selatan. Ia mendirikan sebuah sekolah yang berfungsi tidak
hanya sebagai tempat pembelajaran tetapi juga sebagai
komunitas religius yang ketat, yang anggotanya mengikuti
aturan-aturan yang ditetapkan oleh Pythagoras dan
berkomitmen pada gaya hidup yang disiplin dan asetis.

Dia dianggap sebagai salah satu pemikir paling
misterius dan influensial dalam sejarah, terutama karena
kebijaksanaan matematis dan filosofisnya yang melintasi
berbagai disiplin ilmu. Pythagoras juga mengembangkan
doktrin  metempsychosis, atau reinkarnasi, yang
menyatakan bahwa jiwa itu abadi dan berpindah dari satu
tubuh ke tubuh lain setelah kematian. Ia mengajarkan
bahwa kehidupan yang penuh dengan kebajikan dan
harmoni dengan prinsip-prinsip kosmik akan membawa
jiwa mendekati keilahian dan kebahagiaan sejati.

Kontribusi Filsafat:
a. Teorema Pythagoras:

Pythagoras paling terkenal dengan teorem yang
dinamakan menurut namanya, meskipun ada bukti bahwa
teorem ini mungkin sudah diketahui oleh matematikawan
Babilonia sebelumnya. Teorema Pythagoras menyatakan
bahwa dalam segitiga siku-siku, kuadrat panjang sisi
miring (hipotenusa) sama dengan jumlah kuadrat panjang
dua sisi lainnya. Ini adalah prinsip fundamental dalam
geometri dan telah digunakan secara luas dalam berbagai
bidang ilmu pengetahuan dan teknik.

b. Filsafat Numerik:

Pythagoras terkenal dengan filosofi numeriknya yang
menganggap bilangan sebagai prinsip dasar dan esensial
dari realitas. Menurutnya, semua hubungan dalam alam
semesta dapat dijelaskan melalui proporsi numerik, dan
semua fenomena alam adalah ekspresi dari bilangan.
Konsep ini mencakup gagasan bahwa keharmonisan musik,

54

——
| —



proporsi dalam seni dan arsitektur, hingga gerakan planet
dan benda langit, semua diatur oleh prinsip matematika.

Angka Sebagai Prinsip Realitas: Pythagoras dan
pengikutnya percaya bahwa angka bukan hanya alat untuk
mengukur dan menghitung tetapi juga prinsip dasar dari
realitas. Mereka menganggap bahwa semua entitas dalam
alam semesta dapat dipahami sebagai manifestasi dari
angka, dan harmoni alam semesta dapat dijelaskan melalui
proporsi numerik.

c. Doktrin Metempsychosis (Reinkarnasi):

Imortalitas Jiwa: Pythagoras memperkenalkan ide
tentang imortalitas jiwa dan konsep transmigrasi, di mana
jiwa tidak mati melainkan berpindah dari satu tubuh ke
tubuh lain setelah kematian fisik. Ini membawa dimensi
spiritual yang mendalam pada ajarannya.

Purifikasi dan Etika: Ia menekankan pentingnya
purifikasi spiritual melalui etika, disiplin, dan hidup
sederhana, yang semua ini  bertujuan  untuk
menyempurnakan jiwa dan mempersiapkannya untuk
perjalanan setelah kematian.

Persaudaraan; Pythagorean sangat menekankan
kesatuan, persahabatan, dan integritas moral. Pythagoras
percaya bahwa aturan-aturan tertentu dalam makanan,
perilaku, dan bahkan pemikiran dapat membantu
seseorang mencapai keharmonisan dengan alam semesta.
Sekolahnya mengadopsi gaya hidup yang ketat, termasuk
pantang memakan daging dan praktek-praktek ritual yang
merefleksikan kepercayaan ini.

Signifikansi Sejarah:

Pengaruh pada Filsafat dan Sains: Konsep Pythagoras
tentang angka sebagai esensi realitas mempengaruhi
banyak area pengetahuan, termasuk musik, matematika,
astronomi, dan filsafat. Pengaruhnya merentang jauh
melampaul masanya, membentuk dasar bagi banyak teori
Plato dan pemikiran Aristoteles tentang metafisika.

55

——
| —



Spiritualitas dan Misticisme: Ajarannya tentang jiwa
dan transmigrasi juga memiliki dampak besar pada
pengembangan ide-ide spiritual dan mistis, tidak hanya
dalam filosofi Barat tetapi juga dalam tradisi esoteris yang
berbeda.

Pengaruh Pythagoras: Pemikiran Pythagoras telah
memiliki dampak yang luas tidak hanya dalam matematika
dan ilmu pengetahuan, tetapi juga dalam perkembangan
pemikiran  filsafat  Barat.  Sekolah  Pythagorean
menginspirasi banyak filsuf Plato dan sekolah-sekolah
filsafat lainnya di Yunani kuno. Teori-teori Pythagoras
tentang kosmologi, etika, dan filosofi matematika terus
mempengaruhi pemikiran filsafat dan ilmiah selama
berabad-abad.

Pythagoras  of  Samos, melalui  kontribusi
multifasetnya yang merangkum matematika, musik, dan
metafisika, memberikan dasar yang signifikan bagi
pemahaman yang lebih terintegrasi tentang alam semesta.
Teorema dan doktrinnya, yang menggabungkan disiplin
1lmu pengetahuan dengan penyelidikan filosofis dan
spiritual, tidak hanya mengubah cara manusia memahami
dunia fisik tetapijuga menginspirasi dialog filosofis tentang
etika, metafisika, dan psikologi jiwa. Karya-karyanya terus
dihargai sebagai komponen penting dalam warisan
intelektual dunia, memperlihatkan bagaimana pemikiran
kuno dapat tetap relevan dan mencerahkan hingga era
modern.

5. Heraclitus

Heraclitus (c. 535 — c. 475 SM) dari Ephesus, sering
disebut sebagai "The Obscure" karena gaya penulisannya
yang sengaja ambigus dan paradoks, adalah seorang filsuf
pra-Sokratik yang berasal dari Ephesus, kota yang kini
berada di Turki modern. Ia hidup sekitar tahun 550 SM
hingga 480 SM, di masa yang sama dengan filsuf lain seperti
Parmenides dan Anaximander, meskipun pemikirannya
sering bertentangan dengan mereka.

56

——
| —



Heraclitus berasal dari Ephesus, kota kuno di pantai
Ionian yang sekarang bagian dari Turki modern. Dia
dikenal dengan julukan "The Obscure" karena gaya
penulisannya yang penuh teka-teki, sengaja ambigus, dan
penuh paradoks yang membuat interpretasi karyanya
sangat menantang. Filosofi Heraclitus sering kali
dikontraskan dengan pendekatan yang lebih sistematis dan
kurang paradoksikal dari para filsuf lain seperti
Parmenides.

Informasi tentang kehidupan Heraclitus cukup
terbatas dan sering kali bersifat anekdot. Ia dikenal karena
menyendiri dan Kkritis terhadap ritual dan politik
kontemporer. Beberapa sumber kuno menggambarkan dia
sebagail seorang misantrop yang memilih untuk menjauh
dari keramaian publik, lebih memilih untuk meditasi di
pegunungan dan alam terbuka.

Ada cerita yang menggambarkan Heraclitus sebagai
sosok yang melankolis. Misalnya, dikatakan bahwa dia
sering berjalan di hutan dan menangis tentang kebodohan
manusia. Meskipun beberapa kisah ini mungkin lebih
simbolis daripada faktual, mereka menunjukkan
bagaimana kepribadiannya dilihat oleh orang-orang
sezamannya dan generasi berikutnya. Salah satu aspek
paling terkenal dari legenda tentang Heraclitus adalah
kematian uniknya. Diceritakan bahwa dia menderita
penyakit hidropsi dan percaya bahwa 1a bisa
menyembuhkan diri sendiri dengan mempraktikkan teknik
yang drastis—membenamkan dirinya dalam kotoran sapi
atau memanaskan dirinya di matahari, tergantung pada
versi cerita yang dibaca—dalam upaya untuk
menghilangkan kelembapan yang berlebih dari tubuhnya.
Cerita 1ini, terlepas dari kebenarannya, menekankan
pandangan eksentrik dan metode tidak konvensional yang
sering dikaitkan dengan pemikiran dan gaya hidupnya.

Meskipun catatan biografis Heraclitus terbatas dan
sering kali mitis, fokus utama sejarah telah pada karya-
karyanya yang memberikan wawasan mendalam tentang

57

——
| —



pemikirannya yang kompleks dan berpengaruh dalam
evolusi filsafat Barat.

Kontribusi Filsafat:
a. Doktrin Perubahan Konstan (Panta Rhei):

"Perubahan adalah Satu-satunya Konstan":
Heraclitus adalah filsuf yang paling terkenal dengan ide
bahwa "perubahan adalah satu-satunya konstan" (panta
rhei). Ini menandai pemikirannya yang inovatif bahwa
tidak ada sesuatu yang tetap; semuanya berada dalam
keadaan flux atau perubahan terus-menerus.

Realitas sebagai Proses Menjadi: Ia memandang
realitas bukan sebagai keadaan statis dari keberadaan
tetapi sebagai proses dinamis dari menjadi. Menurut
Heraclitus, segala sesuatu selalu berubah, dan kestabilan
hanya merupakan ilusi.

b. Metafisika Api:

Api sebagai Elemen Kosmik Dasar: Heraclitus percaya
bahwa api adalah elemen kosmik dasar, dari mana semua
hal muncul dan kembali. Bagi dia, api simbolisasi
transformasi dan perubahan abadi, memainkan peran
kosmologis yang mirip dengan konsep logam dalam alkimia.

c. Perang sebagai Ayah dari Semua Hal:

Konflik Sebagai Gaya Pendorong: Ia juga menyatakan
bahwa "perang adalah ayah dari semua hal," mengusulkan
bahwa konflik dan pertentangan adalah prinsip dasar alam
semesta yang menggerakkan perubahan dan
perkembangan. Konsep ini mungkin merupakan refleksi
dari pengamatan terhadap dinamika alam serta kehidupan
sosial dan politik manusia.

Signifikansi Sejarah:

Dampak pada Pemikiran Selanjutnya: Teori
Heraclitus tentang perubahan konstan dan logika konflik
mempengaruhi banyak pemikir setelahnya, termasuk Plato
dan Hegel, yang masing-masing mengintegrasikan aspek-

( )
L %8 )



aspek pemikirannya dalam teori filosofis mereka sendiri.
Inspirasi bagi Filsafat Modern: Konsep bahwa kenyataan
adalah perubahan terus-menerus telah menginspirasi
berbagai aliran filsafat modern, termasuk eksistensialisme
dan postmodernisme yang menekankan pada
ketidakpastian, subjektivitas, dan kompleksitas realitas.

Tokoh-tokoh  ini  menetapkan landasan bagi
pengembangan filsafat Barat melalui pencarian mereka
untuk prinsip-prinsip dasar yang mengatur alam semesta,
dari konsep arché oleh Thales, Anaximander, dan
Anaximenes, ke pandangan yang lebih abstrak dan
matematis oleh Pythagoras, hingga pandangan dinamis
Heraclitus tentang perubahan konstan. Melalui karya
mereka, mereka tidak hanya mempengaruhi pemikiran
filosofis tetapi juga metode ilmiah, politik, dan matematika.
Masing-masing memperkenalkan cara baru untuk
memahami dunia yang menantang mitos dan superstisi
zaman mereka dan meletakkan dasar untuk penjelajahan
rasional dan empiris tentang realitas.

Analisis di atas memberikan gambaran singkat
namun mendalam tentang kontribusi utama tokoh-tokoh
filsafat Yunani kuno, menyoroti bagaimana ide-ide mereka
telah membentuk dan terus mempengaruhi spektrum luas
disiplin ilmu dan pemikiran modern.

6. Parmenides

Parmenides dari Elea, seorang filsuf pra-Sokratik
yang hidup sekitar tahun 515 SM, telah memberikan
kontribusi yang sangat mendalam dan berpengaruh
terhadap pemikiran filosofis, terutama melalui karyanya
yvang merenungkan hakikat realitas dan perubahan.
Parmenides membedakan pendekatannya dari pendahulu
dan kontemporernya dengan menyatakan bahwa alam
semesta adalah satu, abadi, dan tidak berubah.
Pemikirannya terangkum dalam puisi filosofisnya yang
terkenal, yang biasa dikenal sebagai "Tentang Alam" atau
"On Nature”, dan di dalamnya dia mengemukakan
argumen-argumennya dalam bentuk puisi didaktik.

( o )
1 %9 )



Parmenides lahir di Elea (sekarang Velia, di Italia
selatan), dan dia adalah seorang filsuf serta pemikir
metafisik yang karyanya masih sangat berpengaruh sampai
hari ini. Ia adalah pendiri Sekolah Eleatik, yang sangat
berfokus pada proposal filosofis mengenai hakikat
keberadaan yang tetap atau tidak berubah. Parmenides
dikenal karena doktrinnya yang menyatakan bahwa
perubahan adalah ilusi dan bahwa realitas adalah satu,
tidak berubah, dan abadi. Gagasannya ini merupakan
tantangan langsung terhadap pandangan Heraclitus, yang
mengatakan bahwa semua hal adalah proses perubahan
yang konstan.

Filsafat Parmenides
a. "On Nature”dan Pemikiran Utama

Dalam karyanya yang terkenal, "On Nature’,
Parmenides menguraikan pandangannya melalui sebuah
puisi epik yang terdiri dari argumen-argumen filosofis yang
rumit dan mendalam. Puisi ini secara historis dianggap
sebagai salah satu teks filosofis yang paling penting dan
berpengaruh dari periode kuno.

b. Argumen tentang Realitas dan Perubahan

Parmenides memulai dengan asumsi dasar bahwa
"apa yang ada" adalah, dan "apa yang tidak ada" tidak bisa.
Argumen ini mengarah pada kesimpulan bahwa tidak
mungkin ada "kekosongan" atau "non-eksistensi" dalam
realitas, sehingga perubahan itu sendiri, yang melibatkan
sesuatu yang 'tidak ada' menjadi 'ada', adalah tidak
mungkin dan oleh karena itu, hanya sebuah ilusi.

Ia mengajukan bahwa realitas harus dipandang
sebagai "blok monolitik" yang statis—tidak terbagi, tak
bergerak, dan kekal. Menurut Parmenides, inilah "Jalan
Kebenaran" (aletheia), yang menentang "Jalan Opini"
(doxa), tempat orang biasa percaya dalam ilusi perubahan
dan keberagaman.

60

——
| —



c. Realitas Tunggal dan Kekal:

Menurut Parmenides, realitas sejati hanya dapat
dipahami melalui logika dan akal bukan melalui
pengalaman sensoris, yang sering menipu. Baginya, hanya
ada satu realitas yang eksis, yang dia sebut "apa yang
adalah". Realitas ini adalah kesatuan yang kohesif,
konstan, dan tidak terbagi.

d. Penolakan terhadap Perubahan:

Salah satu aspek terkenal dari pemikiran Parmenides
adalah penolakannya terhadap konsep perubahan. Dia
berargumen bahwa perubahan adalah ilusi, sebuah konsep
yang tidak mungkin jika seseorang menerima premis bahwa
realitas adalah sesuatu yang tunggal dan kekal. Jika
sesuatu berubah, berarti itu harus berubah dari "apa yang
bukan" menjadi "apa yang adalah,” yang merupakan
kontradiksi logis karena "apa yang bukan" (ketiadaan) tidak
bisa benar-benar eksis.

e. Pandangan tentang Waktu:

Parmenides juga menolak konsep waktu sebagai
sesuatu yang nyata. Baginya, waktu adalah konstruksi atau
ilusi yang berasal dari persepsi manusia tentang
perubahan. Karena dia menolak perubahan, secara logis dia
juga menolak waktu sebagai sesuatu yang substantif.

f. Dua Jalur Pengetahuan:

Dalam puisinya, Parmenides menawarkan dua jalur
pengetahuan: jalur kebenaran, di mana "apa yang adalah"
diterima sebagai kekal, tidak berubah, dan tunggal; dan
jalur pendapat, di mana orang berpegang pada keyakinan
dan 1ilusi dunia fenomenal yang berubah-ubah. Dia
berargumen bahwa jalur kedua ini tidak dapat diandalkan.

Pemikiran Parmenides tentang realitas yang tidak
berubah membentuk batu loncatan bagi banyak filsuf
setelahnya, termasuk Plato dan Aristoteles, yang berjuang
untuk menjawab tantangan yang diajukan olehnya.
Parmenides menetapkan kerangka kerja ontologis yang

(61 )

S |



mempengaruhi diskusi filosofis tentang esensi dan
eksistensi, memicu perkembangan gagasan metafisik dalam
filsafat Barat.

Pemikirannya yang radikal dan kontra-intuitif
tentang hakikat realitas, perubahan, dan persepsi sensoris
terus menjadi subjek diskusi dan analisis dalam literatur
filosofis, menyoroti kompleksitas dan kedalaman eksplorasi
manusia tentang realitas dan keberadaan.

Pemikiran Parmenides sangat berpengaruh terhadap
banyak filsuf setelahnya, termasuk Plato yang mengakui
Parmenides dengan menggambarkannya dalam dialog
filosofisnya sendiri. Parmenides menantang para filsuf
untuk mempertanyakan asumsi mereka tentang logika dan
keberadaan, yang berdampak pada pengembangan teori-
teori filosofis dan ilmiah tentang materi dan realitas.

Walaupun pemikiran Parmenides mungkin tampak
kontraintuitif, ia membantu meletakkan dasar bagi logika
formal dan teori metafisik. Pertanyaannya tentang realitas
dan eksistensi terus relevan dalam debat filosofis modern,
khususnya dalam konteks teori ontologi dan fenomenologi.

Parmenides dari Elea tidak hanya merupakan tokoh
kunci dalam sejarah filsafat tetapi juga seorang pemikir
revolusioner yang ide-idenya mengenai realitas, eksistensi,
dan ilusi perubahan, terus menantang dan mempengaruhi
pemikiran filosofis hingga saat ini. Karyanya "On Nature"
tetap menjadi sumber inspirasi dan studi bagi filosof dan
llmuwan yang ingin menjelajahi konsep-konsep tentang
keberadaan dan hakikat perubahan dalam alam semesta.
Pemaparan ini mendetail mengenai hidup dan karya
Parmenides, menyajikan pandangannya yang radikal dan
implikasi-implikasinya bagi filsafat Yunani kuno serta
pengaruhnya yang berkelanjutan dalam pemikiran Barat
yang mengarahkan kita untuk mempertimbangkan kembali
persepsi kita tentang realitas.

7. Leucippus dan Democritus

Leucippus dan Democritus adalah dua tokoh penting
dalam sejarah filsafat, dikenal sebagai pionir teori

( < )
L 2 )



atomisme yang telah membentuk banyak aspek dari ilmu
pengetahuan modern. Filsafat mereka yang revolusioner
mengusulkan bahwa segala sesuatu di alam semesta
terbuat dari atom, partikel yang tidak terbagi dan kekal.

a. Leucippus
Biografi Singkat

Sedikit yang diketahui tentang kehidupan Leucippus;
tanggal dan lokasi kelahirannya tidak pasti, dan banyak
detail tentang hidupnya bersifat spekulatif. Namun, ia
dianggap sebagai pendiri atomisme, sering kali dikredit
bersama dengan muridnya, Democritus.

Filsafat Atomisme

Konsep Atom dan Kekosongan: Leucippus adalah
orang pertama yang mengemukakan bahwa alam semesta
terdiri dari dua elemen dasar: atom dan kekosongan (void).
Menurutnya, atom adalah partikel yang tidak terbagi dan
abadi yang bergerak secara acak di dalam kekosongan.

Realitas  sebagai  Komposisi Atom: Dalam
pandangannya, perubahan dan gerakan terjadi karena
atom bergabung dan berpisah dalam kekosongan. Ini
merupakan penjelasan mendasar yang berusaha
menyederhanakan fenomena alam yang kompleks menjadi
interaksi dasar partikel-partikel kecil.

Teori atomisme, yang dikembangkan oleh Leukippos
dan muridnya Demokritos, merupakan salah satu
sumbangan penting dalam sejarah pemikiran ilmiah.
Atomisme mengusulkan bahwa alam semesta terdiri dari
partikel-partikel kecil, tidak terbagi, dan tidak dapat
dihancurkan yang disebut "atomos," yang berarti "tidak
terbagi" dalam bahasa Yunani. Pemikiran ini meletakkan
dasar konseptual untuk banyak prinsip ilmu pengetahuan
modern, khususnya dalam kimia dan fisika.

Pengenalan Atomisme

Leukippos, pendiri teori atomisme, dan Demokritos,
yang lebih terkenal, mengembangkan gagasan bahwa

( o )
L 3 )



semua materi di alam semesta terdiri dari atom yang abadi,
tidak dapat diciptakan atau dihancurkan, dan selalu
bergerak. Mereka berpendapat bahwa perbedaan dalam
materi yang kita lihat disebabkan oleh perbedaan dalam
bentuk, susunan, dan posisi atom dalam ruang kosong
(kenapa).

Prinsip Utama Atomisme

1) Indivisibilitas Atom: Atom adalah unit dasar materi
yang tidak dapat dibagi lebih lanjut. Ide ini
berlawanan dengan pandangan yang lebih dulu ada
bahwa materi bisa dibagi tanpa batas.

2) Kekal dan Tidak Berubah: Atom dianggap kekal dan
tidak berubah; mereka tidak bisa diciptakan atau
dihancurkan. Perubahan yang kita lihat dalam materi
adalah hasil dari perubahan dalam konfigurasi atom-
atom tersebut.

3) Variasi dalam Bentuk dan Ukuran: Meskipun atom
individu tidak dapat diubah, mereka bervariasi dalam
bentuk dan ukuran. Variasi ini menjelaskan berbagai
jenis materi yang kita lihat di alam.

4) Pergerakan Abadi: Atom selalu bergerak dalam ruang
kosong, dan perubahan dalam materi adalah hasil dari
perubahan dalam gerakan atom-atom ini.

5) Ruangan Kosong (Kenapa): Untuk atom dapat
bergerak, harus ada ruang kosong di antaranya.
Konsep ini sangat penting karena memperkenalkan
ide tentang eksistensi ruang di mana tidak ada materi.

b. Democritus
Biografi Singkat

Democritus, lahir sekitar tahun 460 SM, adalah
seorang filsuf Yunani dari Abdera yang mengembangkan
dan memperluas teori atomisme yang diajukan oleh guru
nya, Leucippus. Democritus sering disebut sebagai 'Bapak
Ilmu Modern' berkat kontribusinya pada konsep ini.

( 65 )

S



Filsafat Atomisme

Teori Atom: Democritus berpendapat bahwa atom-
atom adalah partikel abadi, tidak berubah, dan tidak dapat
dibagi, yang membentuk segala sesuatu yang ada. Atom-
atom ini tidak hanya berbeda dalam bentuk dan ukuran
tetapi juga dalam susunan dan posisi.

Penjelasan Fenomena Alam: Untuk Democritus,
setiap fenomena di alam semesta, dari gerak hingga
perubahan fisik, adalah hasil dari gerakan dan konfigurasi
atom. Tidak ada intervensi dari kekuatan supernatural atau
mistis; semua hal terjadi menurut hukum alam yang dapat
dipahami melalui penalaran dan observasi.

Eksistensialisme Materialis: Democritus juga dikenal
dengan pandangan eksistensialnya yang materialistis, di
mana ia menolak adanya kehidupan setelah kematian dan
teori-teori  yang berbasis iman, mempromosikan
pemahaman bahwa kebahagiaan sejati diperoleh melalui
pencarian ilmu dan kesenangan yang moderat.

Pengaruh dan Relevansi Kontemporer
Pengaruh dalam Ilmu Pengetahuan

Teori atomisme Leucippus dan Democritus sangat
berpengaruh dalam pengembangan kimia dan fisika.
Konsep mereka tentang atom sebagai blok bangunan
fundamental dari materi merupakan dasar dari teori atom
modern.

Pengaruh dalam Filsafat

Dalam filsafat, mereka memperkenalkan cara
pandang yang sangat rasional dan empiris terhadap alam
semesta, yang membantu membangun fondasi epistemologi
dan metafisika yang berbasis bukti dan logika.

Dampak dan Legasi

Atomisme Leukippos dan Demokritos sangat
mempengaruhi pemikiran ilmiah dan filosofis. Meskipun
teori ini sempat ditolak oleh para filsuf seperti Aristoteles

( o)
L )



yang tidak percaya keberadaan ruang kosong dan
mendukung teori empat unsur, atomisme akhirnya
mendapatkan tempat penting dalam sains:

1) Pengaruh dalam Sains Modern: Di zaman modern,
John Dalton, seorang ilmuwan Inggris, menghidupkan
kembali konsep atom dalam teori atomnya pada abad
ke-19, yang menjadi fondasi kimia modern. Atomisme
juga sangat relevan dalam pengembangan fisika
kuantum di awal abad ke-20.

2) Filsafat Materialisme: Atomisme juga berkontribusi
pada pengembangan materialisme filosofis, yang
berargumen bahwa realitas terdiri hanya dari materi
dan fenomena fisik, tanpa memerlukan penjelasan
supernatural atau metafisik.

3) Pendidikan dan Penelitian: Prinsip-prinsip atomisme
masih diajarkan dalam pendidikan ilmiah sebagai
dasar dari pemahaman kita tentang materi dan reaksi
kimia, serta dalam fisika nuklir dan penelitian
material.

Teori atomisme Leukippos dan Demokritos, walaupun
primitif dibandingkan dengan pemahaman modern tentang
atom dan partikel subatomik, tetap menjadi salah satu
tonggak dalam sejarah pemikiran ilmiah dan filosofis,
mengilustrasikan upaya awal manusia untuk memahami
struktur dasar alam.

Leucippus dan Democritus memainkan peran krusial
dalam sejarah pemikiran manusia, tidak hanya dalam
filsafat tetapi juga dalam ilmu pengetahuan. Mereka
mengajukan ide-ide yang sangat maju untuk zamannya,
yang tidak hanya mengantisipasi tetapi juga membentuk
banyak aspek dari metode ilmiah modern. Melalui
atomisme, mereka mengajarkan bahwa dengan mengamati
dan menganalisis dunia material, kita dapat memahami
struktur fundamental alam semesta.

Penjelasan di atas mendetail mengenai hidup dan
karya Leucippus dan Democritus, menyajikan bagaimana

( o )
L %]



mereka memperkenalkan dan mengembangkan teori
atomisme yang telah secara fundamental mengubah
pandangan kita tentang alam semesta, yang relevan hingga
saat ini dalam berbagai disiplin ilmu.

8. Gorgias
Biografi Singkat

Gorgias dari Leontini, seorang sofis yang paling
terkenal, dikenal karena kemampuannya yang luar biasa
dalam berbicara dan argumen retoris. Ia adalah salah satu
tokoh utama dalam tradisi sofis yang mendukung
pandangan skeptis terhadap pengetahuan dan kebenaran.

Sebagai seorang retoris yang mahir, Gorgias
mengeksplorasi batasan dan kemungkinan bahasa dalam
mencapal dan menyampaikan kebenaran. Pemikirannya
mengarah pada beberapa gagasan mendasar tentang
relatifitas kebenaran dan efektivitas retorika yang masih
relevan dalam diskusi filsafat kontemporer.

Pemikiran Utama Gorgias tentang Bahasa dan
Pengetahuan

a. Relativitas Kebenaran

Gorgias adalah salah satu dari sofis pertama yang
mempertanyakan objektivitas kebenaran. Dia berpendapat
bahwa apa yang kita anggap sebagai "kebenaran" sangat
bergantung pada perspektif subjektif dan cara presentasi
ide. Menurutnya, bahasa bukan jendela menuju kebenaran
objektif, tetapi alat yang membentuk dan memanipulasi
persepsi.

b. Skeptisisme terhadap Pengetahuan

Dalam karyanya yang terkenal, "On the Non-Existent”
atau "On Nature”, Gorgias menantang kemungkinan
pengetahuan yang pasti dengan tiga tesis utama: tidak ada
yang ada; jika ada, itu tidak dapat diketahui; jika dapat
diketahui, itu tidak dapat dikomunikasikan atau dipahami
oleh orang lain. Gorgias menggunakannya untuk

(6 )

S |



menunjukkan bahwa semua pengetahuan yang kita klaim
memiliki adalah interpretatif dan tidak dapat diandalkan.

c. Kekuatan Retorika:

Gorgias menganggap retorika sebagai alat yang kuat
dan efektif yang dapat meyakinkan dan mengubah opini
publik. Baginya, retor adalah seorang seniman yang
menggunakan  kata-kata  sebagai medium  untuk
menciptakan efek tertentu, bahkan mampu membawa
orang untuk mempercayai hal-hal yang tidak nyata atau
salah. Dia mengilustrasikan ini dalam pidato-pidatonya
yang menonjolkan kemampuan untuk mempengaruhi dan
memanipulasi melalui penggunaan bahasa yang cermat.

d. Nilai Estetika Bahasa:

Gorgias juga menekankan pada nilai estetika bahasa.
Baginya, keindahan dalam cara seseorang menyampaikan
argumen sama pentingnya dengan logika yang mendasari
argumen tersebut. Ini mencerminkan pandangan bahwa
retorika bukan hanya tentang membujuk tetapi juga
tentang seni.

Dampak dan Legasi

Pemikiran Gorgias telah memiliki pengaruh yang
signifikan dalam perkembangan filsafat, khususnya dalam
bidang epistemologi dan filsafat bahasa. Dia adalah salah
satu pemikir pertama yang secara eksplisit mengeksplorasi
hubungan antara bahasa, persepsi, dan realitas, sebuah
tema yang akan terus dikembangkan oleh filsuf seperti
Friedrich  Nietzsche dan para  penganut  post-
strukturalisme.

Gorgias juga meninggalkan warisan yang kaya dalam
seni retorika, mengajarkan bahwa penguasaan bahasa
adalah kunci untuk memahami, membentuk, dan kadang-
kadang memanipulasi realitas sosial. Dalam banyak cara,
Gorgias bisa dianggap sebagai pelopor bagi pemikiran
kontemporer yang mempertanyakan klaim objektivitas
dalam ilmu pengetahuan dan etika, serta yang

( o )
L %8 )



mengeksplorasi peran bahasa dalam membentuk
konstruksi sosial dan pribadi kita tentang dunia.

Filsafat Gorgias

Gorgias memiliki pandangan yang sangat skeptis
terhadap kebenaran objektif, mengemukakan bahwa tidak
ada yang dapat diketahui dengan pasti. Bahkan jika
pengetahuan objektif itu ada, menurutnya, tidak mungkin
untuk dikomunikasikan kepada orang lain dengan
sempurna.

Dalam karya terkenalnya, "Tidak Ada" atau "On the
Non-Existent”, Gorgias mengemukakan argumen paradoks
bahwa tidak ada yang eksis; jika ada yang eksis, maka itu
tidak dapat diketahui; dan jika bisa diketahui, itu tidak
dapat dikomunikasikan atau dipahami oleh orang lain.

Kontribusi Gorgias terhadap Retorika

Gorgias dianggap sebagai salah satu pendiri retorika
sebagai disiplin dan seni. Ia mengembangkan gaya
berbicara yang penuh hiasan dan memukau, yang
menekankan pentingnya emosi dan estetika dalam
persuasi. Karyanya menginspirasi generasi berikutnya dari
retoris dan sofis, dan juga memberikan kontribusi
signifikan untuk pengembangan teori retorika dan debat
publik.

Meskipun sering dilihat dengan skeptis oleh para
filsuf lainnya, sofisme memainkan peran penting dalam
perkembangan pemikiran filosofis, khususnya dalam
bidang retorika dan teori pengetahuan. Gorgias, dengan
skeptisismenya terhadap kebenaran objektif dan
kemahirannya dalam seni persuasi, adalah contoh yang
baik dari kompleksitas dan pengaruh sofisme. Filsafat sofis
memicu diskusi penting tentang relativisme, kebenaran,
dan pentingnya argumen yang efektif, yang masih relevan
dan diperdebatkan dalam filsafat kontemporer.

Pemaparan di atas menyajikan gambaran umum
tentang sofisme dan salah satu tokoh utamanya, Gorgias,
menggarisbawahi peran mereka dalam sejarah pemikiran

( oo )
L %)



dan debat filosofis, serta kontribusi mereka terhadap
evolusi retorika dan pemahaman tentang kebenaran dan
pengetahuan.

9. Zeno dari Elea

Zeno dari Elea merupakan seorang filsuf pra-Sokratik
yang terkenal akan paradoks-paradoksnya yang menantang
persepsi konvensional tentang realitas, terutama mengenai
pergerakan dan pluralitas. Sebagai murid Parmenides, Zeno
mengembangkan argumen yang cermat untuk mendukung
teori monistik gurunya tentang "Yang Satu" yang tidak
berubah.

Biografi Singkat

Zeno lahir sekitar tahun 490 SM di Elea, sebuah koloni
Yunani di Italia selatan. Ia adalah salah satu dari filsuf
Eleatik yang paling terkenal, yang filosofinya berfokus pada
1de-ide tentang realitas yang seragam dan tidak berubah.

Paradoks Zeno

Zeno terkenal dengan paradoks-paradoksnya yang
cerdas dan membingungkan, yang dirancang untuk
mendukung pandangan Parmenides tentang
ketidakmungkinan perubahan dan pergerakan. Paradoks-
paradoks ini, seperti Paradoks Achilles dan Kura-kura serta
Paradoks Panah yang Terbang, memainkan peran kunci
dalam sejarah filsafat sebagai contoh awal penggunaan
argumen logis untuk menantang intuisi fisik.

Filsafat Zeno

Zeno dari Elea, seorang murid Parmenides, terkenal
dengan paradoks-paradoksnya yang menantang konsep
gerak dan perubahan. Paradoks-paradoks ini dirancang
untuk mendukung doktrin Parmenides bahwa realitas
sejati adalah satu, tidak berubah, dan kekal. Melalui
paradoksnya, Zeno berupaya membuktikan bahwa persepsi
manusia tentang perubahan dan gerakan adalah ilusi, dan

70

——
| —



dengan demikian mendukung pandangan monistik yang
ketat bahwa tidak ada perubahan nyata yang terjadi.

Beberapa Paradoks Zenon yang Terkenal

Inti dari paradoks Zeno adalah untuk menunjukkan
ketidakcukupan persepsi sehari-hari dan intuisi manusia.
Melalui paradoksnya, Zeno berargumen bahwa konsep-
konsep seperti pergerakan, waktu, dan pluralitas—yang
tampaknya nyata dan tak terbantahkan—sebenarnya tidak
logis dan penuh kontradiksi ketika dianalisis lebih dalam.

Paradoks Achilles dan Kura-kura

Dalam paradoks ini, Zeno berargumen bahwa Achilles,
seorang pelari yang cepat, tidak akan pernah bisa mengejar
kura-kura yang memiliki keunggulan awal. Ini karena
dalam waktu yang dibutuhkan Achilles untuk mencapai
titik di mana kura-kura berada, kura-kura telah bergerak
lebih jauh lagi, dan proses ini berulang terus menerus.
Paradoks ini mengilustrasikan konsep pembagian waktu
dan ruang yang tak terbatas (infinitesimal), yang
tampaknya membuat gerakan mustahil.

Paradoks Panah yang Terbang

Paradoks ini mengajukan bahwa panah yang bergerak
di udara sebenarnya tidak bergerak sama sekali. Pada
setiap saat selama penerbangan, panah tersebut berada di
suatu tempat yang tetap dalam ruang, dan karena itu tidak
bergerak di titik waktu tertentu—ini menunjukkan
absurditas ketika mencoba memahami pergerakan sebagai
serangkalan momen statis.

Zeno menyatakan bahwa jika sebuah panah bergerak,
pada setiap saat dalam penerbangannya, panah tersebut
berada dalam posisi yang tetap di udara. Jika ini benar,
maka panah, meskipun dalam perjalanan, sebenarnya tidak
bergerak sama sekali, karena pada setiap titik waktu panah
itu tidak berpindah dari tempatnya.

71

——
| —



Paradoks Pembagi

Paradoks ini berfokus pada pembagian objek atau
jarak menjadi bagian yang lebih kecil. Zenon berpendapat
bahwa objek dapat dibagi menjadi tak hingga banyaknya
bagian, tetapi untuk menyelesaikan perjalanan melalui
setiap bagian ini, pelari harus menyelesaikan jumlah
langkah yang tak terbatas, yang tampaknya tidak mungkin
dilakukan dalam waktu terbatas.

Paradoks Stadion

Dalam paradoks ini, Zenon menggambarkan dua
kumpulan pelari yang Dbergerak dalam arah yang
berlawanan di lintasan yang sama dengan kecepatan yang
sama. Dia menyimpulkan bahwa gerakan relatif pelari satu
terhadap yang lain akan tampak dua kali lebih cepat dari
gerakan relatif masing-masing terhadap titik tetap, yang
menimbulkan kontradiksi dalam persepsi kecepatan.

Zeno dari Elea, melalui paradoks-paradoksnya,
memainkan peran penting dalam memicu diskusi
mendalam tentang prinsip-prinsip fundamental yang masih
menjadi topik perdebatan dalam filsafat dan ilmu
pengetahuan hari ini.

Implikasi dan Dampak

Paradoks-paradoks Zenon memainkan peran penting
dalam perkembangan konsep matematis dan filosofis
tentang ketidakterbatasan dan kontinuitas. Meskipun
paradoks-paradoks ini tampaknya melibatkan trik dengan
kata-kata atau logika, mereka menyoroti kesulitan nyata
dalam memahami waktu, ruang, dan gerakan, yang
kemudian membantu merangsang perkembangan di bidang
matematika dan ilmu fisika.

Matematika dan Fisika

Para matematikawan dan fisikawan seperti Newton
dan Leibniz, yang mengembangkan kalkulus, terinspirasi
oleh masalah infinitesimal yang diajukan oleh paradoks

( - )
1 2}



Zenon untuk menangani jumlah tak terbatas dan gerakan
dalam bentuk yang lebih matematis dan terdefinisi.

Filsafat

Filsuf selanjutnya, dari Aristoteles hingga para filsuf
modern, telah menggunakan paradoks Zenon sebagai titik
tolak untuk mengeksplorasi konsep-konsep fundamental
tentang realitas, gerakan, dan waktu.

Implikasi Filosofis

Paradoks-paradoks Zeno secara efektif menantang
asumsi dasar tentang keberadaan pluralitas (yaitu
keberadaan banyak hal) dan perubahan (yaitu
kemungkinan transisi dari satu keadaan ke keadaan lain).
Filosofi Zeno membawa implikasi mendalam bagi
metafisika dan epistemologi, mempengaruhi diskusi
filosofis selanjutnya dan memprovokasi pertanyaan lebih
lanjut mengenai hakikat realitas.

Zeno dari Elea memainkan peran penting dalam
pengembangan filsafat kuno, terutama melalui paradoks-
paradoksnya yang menantang dan menginspirasi
pemikiran lebih lanjut tentang konsep pergerakan dan
keberadaan pluralitas. Melalui karyanya, Zeno tidak hanya
mendukung teori Parmenides tetapi juga memberikan
kontribusi penting pada tradisi filosofis yang bertanya
tentang apa yang kita ketahui dan bagaimana kita
mengetahuinya. Argumen-argumennya tetap menjadi
bahan studi penting dan diskusi dalam filsafat modern,
menunjukkan bagaimana eksplorasi logis bisa mengungkap
kesalahan dalam intuisi kita.

10. Sofisme

Sofisme merupakan sebuah gerakan intelektual dan
pedagogis di Yunani kuno yang mempunyai pengaruh
signifikan terhadap retorika, etika, dan epistemologi.
Meskipun sering kali dilihat dengan pandangan yang kritis
oleh para filsuf seperti Plato dan Aristoteles, sofisme

73

——
| —



membuka dialog penting mengenai sifat kebenaran,
pengetahuan, dan persuasi.

Sofis adalah guru-guru keliling di Yunani kuno yang
mengajarkan retorika, berbicara di depan umum, dan
kebajikan kepada mereka yang mampu membayar jasa
mereka. Mereka adalah beberapa orang pertama yang
memperkenalkan pendidikan tinggi di dunia Barat,
memberikan pelajaran dalam berbagai topik, dari etika
hingga logika.

Ciri khas sofisme adalah fokusnya pada kekuatan
argumen yang persuasif daripada kebenaran objektif. Sofis
percaya bahwa kebenaran itu relatif—apa yang dianggap
"benar" bisa berubah tergantung pada perspektif individu
atau konteks situasi.

Pemikiran Sofisme’ Relativitas Pengetahuan dan Bahasa

Sofisme, yang berkembang di Yunani kuno selama
periode klasik, sering dikaitkan dengan gagasan relativitas
pengetahuan dan bahasa. Para sofis adalah sekelompok
filsuf dan pendidik yang mengajar retorika dan
berargumentasi, dan mereka sering dianggap sebagai tokoh
yang merayakan persuasi daripada kebenaran objektif.
Para sofis seperti Gorgias, Protagoras, dan Hippias, telah
memainkan peran penting dalam mengembangkan
pemikiran tentang epistemologi dan semantik, dan
kontribusi mereka masih relevan dalam diskusi-diskusi
filosofis kontemporer.

Prinsip-prinsip Utama Pemikiran Sofisme
a. Relativisme Pengetahuan

Protagoras, salah satu sofis paling terkenal, dikenal
dengan pernyataannya bahwa "Manusia adalah ukuran
segala hal," yang menyiratkan bahwa apa yang benar atau
nyata bergantung pada persepsi individu. Pendekatan ini
menekankan bahwa pengetahuan bersifat subjektif dan
relatif, tidak ada pengetahuan yang absolut atau universal.

b. Skepticisme

74

——
| —



Para sofis mempertanyakan klaim pengetahuan yang
absolut dan menekankan pentingnya keraguan. Mereka
mengajarkan bahwa sebagian besar apa yang kita anggap
sebagai pengetahuan adalah konvensi dan dapat
dipertanyakan atau diubah melalui argumentasi yang
efektif.

c. Bahasa dan Retorika

Gorgias, sofis lainnya, memperkenalkan ide bahwa
bahasa memiliki kekuatan untuk membentuk realitas dan
mempengaruhi orang. Ia percaya bahwa melalui bahasa,
seseorang dapat menciptakan ilusi kebenaran dan
menimbulkan reaksi emosional, menunjukkan bahwa
bahasa tidak hanya merefleksikan realitas tetapijuga dapat
mengkonstruksinya.

d. Sifat Kontradiksi

Para sofis sering menggunakan paradoks dan
kontradiksi dalam argumen mereka untuk menunjukkan
bagaimana bahasa dan logika bisa digunakan untuk
mendukung  posisi yang  bertentangan. Mereka
mengajarkan bahwa melalui keahlian retorika, seseorang
dapat membuktikan atau membantah apa saja.

Dampak dan Legasi

Pemikiran sofisme memberikan dampak signifikan
dalam bidang filsafat, terutama dalam epistemologi dan
etika.

Epistemologi: Pendekatan sofisme memperluas
pemahaman tentang bagaimana pengetahuan dibentuk dan
dipahami, menantang gagasan-gagasan tentang kebenaran
objektif dan menekankan peran persepsi serta konteks
sosial dalam membentuk pengetahuan.

Etika dan DPolitik: Relativisme sofisme juga
mempengaruhi pemikiran tentang norma sosial dan etika,
menyiratkan bahwa apa yang dianggap benar atau salah
bisa bervariasi tergantung pada situasi atau masyarakat.

75

——
| —



Pendidikan dan Rhetorik: Mereka membawa retorika
ke pusat pendidikan, mengajarkan bahwa kemampuan
berbicara dan berargumen adalah keterampilan yang
sangat berharga.

Kritik Terhadap Sofisme

Meskipun memberikan kontribusi penting, para sofis
sering dikritik oleh filsuf lain seperti Plato dan Aristoteles,
yang menuduh mereka lebih mementingkan kemenangan
dalam argumentasi daripada mencari kebenaran. Kritik ini
telah membayangi reputasi mereka dalam sejarah filsafat,
namun pemikiran mereka tetap menjadi dasar bagi banyak
teori kontemporer dalam retorika, epistemologi, dan etika.

Sofisme sering dikritik karena mengutamakan
kemenangan dalam argumen daripada pencarian
kebenaran yang sebenarnya. Para filsuf seperti Socrates,
Plato, dan Aristoteles mempertanyakan pendekatan
mereka, khususnya ketidakpedulian mereka terhadap
kebenaran objektif dan penekanan mereka pada persuasi.

Keseluruhan, pemikiran sofisme tentang relativitas
pengetahuan dan bahasa menggugat pemahaman
tradisional tentang filosofi dan ilmu pengetahuan,
membuka jalan bagi pendekatan yang lebih kritis dan
reflektif terhadap kebenaran dan realitas.

Perkembangan filsafat Yunani kuno tidak hanya
membentuk dasar bagi pemikiran Barat melalui figur-figur
seperti Socrates, Plato, dan Aristoteles, tetapi juga melalui
para pemikir seperti Parmenides, Democritus, dan Gorgias
yang mungkin kurang dikenal tetapi tidak kalah
pentingnya. Penjajahan tentang realitas, keberadaan, dan
1lusi dalam karya-karya mereka terus mempengaruhi
filsafat kontemporer dan membuka jalan bagi dialog antara
ilmu pengetahuan dan agama yang lebih luas dan lebih
mendalam.

76

——
| —



PERKEMBANGAN & TOKOH
FILSAFAT: SOCRATES,
PLATO, & ARISTOTELES

A. Filsuf Paling Berpengaruh dalam Sejarah Pemikiran
Barat

1. Socrates

Socrates, sering dianggap sebagai salah satu tokoh
paling krusial dalam sejarah pemikiran Barat, telah
meninggalkan jejak mendalam pada filsafat, terutama
melalui metode dialektiknya dan fokusnya pada etika dan
epistemologi. Meskipun ia tidak menulis karya filsafat
sendiri, pengaruhnya dirasakan melalui karya murid-
muridnya, terutama Plato.

Biografi Singkat

Socrates lahir sekitar tahun 470 SM dan meninggal
pada tahun 399 SM. Ia hidup di Athena, Yunani, selama
periode penting yang melihat akhir Perang Peloponnesian
antara Sparta dan Athena. Karena Socrates tidak
meninggalkan tulisan, sebagian besar apa yang kita ketahui
tentangnya datang dari dialog-dialog Plato, serta karya-
karya Xenophon dan Aristophanes. Karya-karya ini
menawarkan wawasan tentang kehidupan, metode, dan
filsafatnya.

Socrates dikenal karena berjalan kaki di Athena,
berbicara dengan warga kota tentang berbagai topik
filsafat, menantang mereka untuk mendefinisikan konsep-
konsep seperti keadilan dan kebajikan.

77

——
| —



Filsafat Socrates
Metode Socratic (Dialektika)

Pertanyaan dan Jawaban: Metode Socratic adalah
proses dialektik yang melibatkan pertanyaan mendalam
untuk memprovokasi pemikiran kritis dan menemukan
inkonsistensi dalam pemikiran orang. Ini bertujuan untuk
memperoleh kebenaran melalui dialog terstruktur.

Introspeksi Moral: Socrates memfokuskan diskusi-
diskusinya pada masalah etika dan kebijaksanaan,
menekankan perlunya introspeksi moral dan kerendahan
hati dalam pencarian pengetahuan, yang diresmikan dalam
kutipannya, "Yang saya tahu adalah bahwa saya tidak tahu
apa-apa."

Pengembangan Etika Socratic

Pengetahuan dan Kebajikan: Socrates memandang
kebajikan sebagai bentuk tertinggi dari pengetahuan dan
berpendapat bahwa mengetahui apa yang benar secara
alami akan membawa seseorang untuk melakukan hal yang
benar. Dia berpendapat bahwa semua kesalahan moral
berasal dari kebodohan, bukan dari kejahatan yang
disengaja.

Penggunaan Dialektika

Dialog untuk Pemahaman: Penggunaan dialog
Socrates bukan hanya untuk perdebatan tetapi sebagai alat
untuk mencapai pemahaman filosofis yang lebih dalam. Ini
terutama digunakan dalam mendefinisikan konsep-konsep
abstrak dan mencari definisi yang jelas dan tidak ambigu.

Kontribusi Utama

Etika Socratic: Mengintegrasikan etika dengan
epistemologi, Socrates menekankan bahwa kebenaran
moral dapat dicapai melalui pengetahuan diri dan
pertanyaan yang terus-menerus. la berargumen bahwa
seorang individu hanya dapat mencapai kehidupan yang
baik dan benar melalui pemahaman dan praktik kebajikan.

( - )
L @)



Dialektika: Metode Socratic telah menjadi fondasi dari
pendekatan dialektik dalam filsafat, yang mempengaruhi
filosof-filosof selanjutnya seperti Plato dan Aristoteles dan
terus relevan dalam pendidikan dan diskusi filosofis
kontemporer.

Socrates tidak hanya sebuah figur sentral dalam
sejarah filsafat tetapi juga pelopor metode dialektik yang
telah menjadi inti dari pendekatan filosofis. Pemikirannya
tentang etika dan metodenya dalam dialektika telah
memberi bentuk tidak hanya pada perkembangan filsafat
Barat tetapi juga pada cara kita mengeksplorasi dan
memahami kebenaran moral dan epistemologis. Metode dan
pendekatan Socrates terhadap pengetahuan dan kebajikan
terus menjadi standar dalam pertimbangan filosofis tentang
bagaimana hidup yang harus dijalani.

Pemaparan di atas memberikan gambaran rinci
tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi Socrates,
menggambarkan pentingnya metode dan etika Socratic
dalam fondasi pemikiran Barat dan menggarisbawahi
bagaimana ajarannya terus mempengaruhi pendidikan dan
filsafat modern.

2. Plato

Plato tidak hanya merupakan seorang filsuf yang
karyanya telah mendefinisikan arah pemikiran Barat tetapi
juga seorang pendidik yang pendiriannya, Akademi Athena,
telah memberikan kontribusi yang tidak terukur terhadap
filsafat dan pendidikan. Sebagai murid Socrates dan guru
dari Aristoteles, Plato membentuk trio filsuf paling
pengaruh dalam sejarah pemikiran Barat.

Biografi Singkat

Plato lahir sekitar tahun 428/427 SM dan meninggal
sekitar 348/347 SM. Ia menghabiskan sebagian besar
hidupnya di Athena, dan turut mengalami transformasi
kota tersebut pasca Peleponnesian War.

Plato mendirikan Akademi di Athena sekitar tahun
387 SM, yang merupakan salah satu institusi pendidikan

( o)
17



tinggi pertama di dunia Barat. Akademi ini menjadi pusat
pembelajaran hingga ditutup oleh Justinian I pada tahun
529 M.

Plato terkenal dengan tulisan-tulisannya yang
mayoritas berbentuk dialog, melibatkan Socrates sebagai
salah satu karakter utama. Karya-karya ini menggali
berbagai topik dari etika dan politik hingga metafisika dan
epistemologi.

Filsafat Plato
Teori Ide

Konsep Ide atau Bentuk: Plato memperkenalkan
konsep Ide atau Bentuk yang abadi dan tak berubah, yang
menurutnya merupakan realitas sejati dibandingkan
dengan dunia fisik yang berubah-ubah dan tidak sempurna.
Ide ini merupakan esensi murni yang hanya bisa dipahami
dengan penggunaan akal, bukan dengan indera fisik.

Epistemologi

Pengetahuan vs. Kepercayaan: Plato menjelajahi hubungan
antara pengetahuan (episteme) dan kepercayaan (doxa). Ia
berargumen bahwa pengetahuan sejati hanya Dbisa
didapatkan melalui pemahaman rasional tentang Bentuk-
Bentuk, sementara persepsi sensorik hanya menghasilkan
opini yang tidak pasti.

Politik

Negara Ideal: Dalam "Republik," Plato
menggambarkan visinya tentang polis ideal, yang dikelola
oleh para filsuf-raja. Dia berpendapat bahwa hanya mereka
yang telah memahami Bentuk-Bentuk yang bisa mengatur
masyarakat dengan adil dan efektif, memimpin dengan
kebijaksanaan dan kebajikan.

80

——
| —



Kontribusi Utama
Metafisika dan Epistemologi

Plato adalah salah satu pendiri tradisi rasionalis, yang
menekankan bahwa pengetahuan sejati harus berasal dari
akal atau pemahaman rasional, bukan dari pengalaman
empiris yang bisa menipu. Karyanya sangat berpengaruh
dalam pengembangan filsafat dan ilmu pengetahuan,
mempromosikan pencarian pengetahuan melalui deduksi
dan introspeksi intelektual.

Akademi Athena

Plato's Akademi tidak hanya sebagai pusat
pendidikan tetapi juga sebagai pusat penelitian intelektual
yang memberikan kontribusi penting bagi dialog filsafat
selama berabad-abad. Sekolah ini menarik mahasiswa dan
sarjana dari seluruh Mediterania.

Plato tidak hanya memperkuat fondasi filsafat yang
diletakkan oleh Socrates tetapi juga memperluasnya ke
ranah metafisika, epistemologi, dan politik dengan cara
yang sistematis dan mendalam. Melalui Akademi Athena,
dia menanamkan cara berpikir kritis dan dialektik yang
masih menjadi inti dari pendidikan liberal modern. Karya-
karya dan ide-idenya terus mempengaruhi berbagai disiplin
ilmu dan membuka jalan bagi dialog filosofis yang lebih luas
dan inklusif.

Pemaparan di atas menyediakan gambaran
komprehensif tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi
Plato, menyoroti bagaimana dia mengembangkan teori yang
telah mempengaruhi tidak hanya konteks filsafat tetapi
juga pendidikan dan politik modern, serta menegaskan
pentingnya pemikiran rasional dalam mencari kebenaran.

3. Aristoteles

Aristoteles, murid Plato dan guru dari Alexander the
Great, adalah salah satu filsuf terpenting dalam sejarah
yang karyanya mencakup hampir semua aspek
pengetahuan yang mungkin pada zamannya. Dikenal

( o0 )
L 3 )



karena metodenya yang empiris dan sistematis, Aristoteles
meletakkan fondasi bagi banyak disiplin ilmu dan
membantu mendefinisikan paradigma pengetahuan yang
berorientasi pada pengamatan dan klasifikasi.

Biografi Singkat

Aristoteles lahir pada tahun 384 SM di Stagira,
Chalkidiki, dan meninggal pada tahun 322 SM. Setelah
pindah ke Athena, ia bergabung dengan Akademi Plato dan
belajar di sana selama dua puluh tahun. Setelah
meninggalkan Akademai, Aristoteles diundang oleh Philip II
dari Makedonia untuk menjadi guru bagi putranya, yang
kemudian dikenal sebagai Alexander the Great.

Lyceum Aristoteles mendirikan sekolahnya sendiri di
Athena, dikenal sebagai Lyceum, di mana ia menghabiskan
sebagian besar tahun-tahun berikutnya mengajar dan
menulis. Lyceum tidak hanya sebagai tempat pengajaran
tetapi juga sebagai pusat penelitian yang melakukan
pengamatan empiris yang luas, khususnya dalam biologi.

Karya Tulis

Aristoteles adalah penulis prolifik, dengan karya yang
mencakup fisika, metafisika, puisi, teater, musik, logika,
retorika, politik, pemerintahan, etika, biologi, dan zoologi.
Tekniknya yang sistematis dalam mengkategorikan dan
meneliti subjek-subjek ini membentuk kerangka kerja
untuk ilmu pengetahuan empiris.

Filsafat Aristoteles
Empirisme

Berbeda dengan Plato yang idealis, Aristoteles
menekankan pentingnya data empiris dan observasi. Dia
berargumen bahwa semua pengetahuan manusia berasal
dari persepsi sensorik; dari sana, pengetahuan bisa
diabstraksi menggunakan alasan.

82

——
| —



Logika

Aristoteles mengembangkan sistem logika formal
yang disebut silogisme, yang merupakan bentuk argumen
deduktif yang dari premis umum mengarah pada
kesimpulan spesifik. Sistem logikanya menjadi dasar bagi
metode deduktif yang digunakan dalam ilmu pengetahuan
modern dan masih dipelajari hingga hari ini untuk
strukturnya yang ketat dan aplikasinya yang luas.

FEtika dan Politik

Aristoteles menjelaskan bahwa tujuan akhir
kehidupan manusia adalah "kebahagiaan" (eudaimonia),
yang dicapai melalui praktik "kebajikan" dalam "jalan
tengah" antara ekstrem. Kebajikan ini tidak hanya tentang
moralitas tapi juga tentang praktikalitas dan
keseimbangan.

Kontribusi Utama
Sistematisasi Ilmu Pengetahuan

Aristoteles dikenal sebagai salah satu filsuf pertama
yang mengkategorikan ilmu berdasarkan metode dan
subjeknya, yang memungkinkan pendekatan yang lebih
terorganisir dan metode yang lebih sistematis dalam ilmu
pengetahuan.

Metafisika

Dalam metafisika, Aristoteles mengembangkan
konsep tentang "substance" (ousia), yang ia anggap sebagai
dasar yang tidak berubah dari realitas, menawarkan
kerangka kerja yang rumit untuk menjelaskan perubahan
dan keberadaan.

Biologi

Pengamatan Empiris: Karyanya dalam biologi adalah
terobosan pada masanya, di mana ia melakukan klasifikasi
terhadap ratusan spesies hewan dan membedah organisme
untuk menjelaskan fungsi biologis mereka. Pekerjaan ini

( 2s )
L )



tidak hanya mendahului banyak ilmuwan masa depan
tetapi juga menetapkan fondasi untuk studi biologi
sistematis.

Aristoteles berpengaruh luas melintasi berbagai
disiplin dan era menunjukkan betapa pentingnya karyanya
dalam membentuk fondasi intelektual Barat. Dari
pengembangan logika deduktif hingga aplikasi empiris
dalam sains, Aristoteles tidak hanya mengikuti jejak Plato
dan Socrates tetapi juga membawa pemikiran filosofis ke
arah baru yang lebih praktis dan aplikatif, yang efeknya
terasa dalam semua aspek kehidupan intelektual
setelahnya. Karyanya tetap relevan sebagai dasar dari
banyak pendekatan modern terhadap etika, politik, ilmu
pengetahuan, dan logika.

Pemaparan ini menyediakan analisis terperinci
tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi Aristoteles,
menyoroti metodologi empirisnya dan dampaknya yang
signifikan pada ilmu pengetahuan dan pemikiran filosofis,
serta menggambarkan bagaimana ia telah membantu
mendefinisikan dan menyistematiskan ilmu pengetahuan
dan logika.

Socrates, Plato, dan Aristoteles secara kolektif
menginformasikan dan membentuk fondasi dari filsafat
Barat. Mereka masing-masing menawarkan wawasan unik
dan metodologi yang membuka jalan bagi pemikiran ilmiah,
politik, dan etis yang masih relevan. Pengajaran tentang
ketiganya membantu mahasiswa menghargai kedalaman
dan kompleksitas pemikiran filosofis serta relevansinya
dengan berbagai aspek kehidupan dan ilmu pengetahuan
modern.

Socrates, Plato, dan Aristoteles merupakan tiga pilar
penting dalam 84ejarah pemikiran Barat, sering disebut
sebagai “Tiga Besar” filsuf klasik. Mereka masing-masing
berkontribusi pada pendirian filsafat sebagai disiplin ilmu
yang sistematis dan kritis, yang penjelasannya tidak hanya
membentuk dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan
dan politik, tetapi juga etika dan logika.

84

——
| —



B. Peran dan Kontribusi Masing-Masing Filsuf
1. Socrates (469-399 SM)

Socrates terkenal dengan metode dialektikanya,
sering kali disebut sebagai "Metode Socratic," yang
menggunakan serangkaian pertanyaan untuk
memprovokasi pemikiran kritis dan menunjukkan
kontradiksi dalam pemikiran lawan bicaranya.

Socrates tidak pernah menulis karya filsafatnya
sendiri, namun kontribusinya yang terdokumentasi melalui
dialog-dialog Plato mencakup pertanyaan-pertanyaan
mendalam tentang nilai-nilai moral dan etika. Dia berusaha
mendefinisikan konsep-konsep abstrak seperti keadilan dan
kebajikan.

Meski dihukum mati atas dakwaan merusak pikiran
pemuda dan mengintroduksi dewa-dewa baru, pendekatan
Socrates terhadap filsafat dan pengajaran telah membentuk
dasar untuk pemikiran kritis dan skeptisisme ilmiah.

2. Plato (428-348 SM)

Plato mendirikan Akademi di Athena—salah satu
institusi pendidikan pertama di dunia Barat—dan menulis
sejumlah  dialog filosofis yang  menggambarkan
pengajarannya dan dialognya dengan Socrates.

Salah satu kontribusi terbesar Plato adalah teori Ide
atau Bentuknya, yang menyatakan bahwa konsep abstrak
atau ideal memiliki realitas yang lebih tinggi dan lebih
permanen daripada objek yang kita perhatikan di dunia
fisik.

Karya-karya Plato tidak hanya membentuk fondasi
teori politik melalui "The Republic" tetapi juga teori
pengetahuan dan estetika. Filosofinya masih menjadi batu
penjuru dalam banyak debat filosofis kontemporer.

3. Aristoteles (384-322 SM)

Aristoteles, murid Plato, menulis tentang berbagai
topik mulai dari metafisika, etika, logika, politik, hingga

85

——
| —



biologi. Dia adalah pendiri Lyceum, sekolah di Athena yang
rival Akademi.

Aristoteles sering dianggap sebagai bapak logika
formal karena karyanya yang sistematis dalam
memformulasikan silogisme. Dia juga memperkenalkan
metode ilmiah dalam pengamatan dan analisis yang
membantu meletakkan dasar bagi penelitian empiris.

Dalam "Nicomachean Ethics," Aristoteles
mengembangkan konsep etika kebajikan yang berfokus
pada pencarian kebahagiaan melalui kebajikan moral dan
rasional, sementara "Politics" mengeksplorasi berbagai
sistem pemerintahan dan peranan mereka dalam
masyarakat.

C. Pengaruh Mereka pada Pemikiran Barat

Kontribusi Socrates, Plato, dan Aristoteles terhadap
filsafat dan ilmu pengetahuan tidak dapat dilebih-lebihkan.
Mereka meletakkan fondasi untuk pemikiran logis dan
rasional, mengembangkan metode ilmiah dalam penelitian,
dan merumuskan teori-teori politik dan etis yang masih
relevan hingga saat ini. Mereka membentuk cara kita
memahami dunia, realitas, pengetahuan, moral, dan
kekuasaan negara. Pengaruh mereka terus terasa dalam
diskusi-diskusi modern tentang filsafat, hukum,
pendidikan, politik, dan bahkan ilmu pengetahuan.

Kontribusi Socrates terhadap Filsafat dan Ilmu
Pengetahuan

Socrates, seorang filsuf Yunani klasik, dikenal sebagai
salah satu tokoh utama dalam pengembangan filsafat
Barat. Ia memperkenalkan metode dialektika atau sering
disebut sebagai metode Socratic, yaitu pendekatan dialogis
dalam mencari kebenaran dan memahami konsep-konsep
yang kompleks. Metode ini melibatkan tanya jawab yang
mendalam dan kritis antara dua individu atau lebih, yang
bertujuan untuk membongkar asumsi-asumsi yang tidak
teruji dan mengarahkan peserta dialog menuju pemahaman

( o )
L 3¢



yang lebih jelas dan mendalam. Socrates menggunakan
metode ini untuk mengeksplorasi berbagai topik, termasuk
keadilan, kebajikan, dan pengetahuan, yang kemudian
menjadi landasan penting bagi pengembangan logika dan
etika dalam filsafat.

Kontribusi utama Socrates juga terlihat dalam
pandangannya tentang moralitas dan etika. Ia menekankan
pentingnya pengetahuan diri dan integritas moral sebagai
dasar kehidupan yang baik. Socrates percaya bahwa
kebajikan adalah pengetahuan dan bahwa seseorang yang
benar-benar memahami apa yang baik akan selalu berbuat
baik. Pandangan ini menantang norma-norma sosial dan
moral yang berlaku pada zamannya, dan memicu diskusi
yang mendalam tentang hakikat kebaikan dan keburukan.
Gagasan bahwa pemahaman intelektual bisa mengarahkan
tindakan moral tetap menjadi tema sentral dalam etika
hingga hari ini.

Socrates tidak meninggalkan tulisan tertulis; semua
yang kita ketahui tentang ajarannya berasal dari murid-
muridnya, terutama Plato. Meskipun demikian, dampak
Socrates sangat besar dalam membentuk tradisi filosofis
Barat. Diskusinya yang merangsang pemikiran dan
pendekatan kritisnya terhadap pertanyaan-pertanyaan
mendasar tetap relevan dan terus dipelajari dalam konteks
filsafat modern dan pendidikan. Socrates mengajarkan
pentingnya bertanya dan mencari kebenaran melalui dialog
dan refleksi kritis, yang masih menjadi prinsip utama
dalam pendidikan dan penelitian ilmiah saat ini.

Kontribusi Plato terhadap Filsafat dan Ilmu Pengetahuan

Plato, murid Socrates, adalah salah satu filsuf
terbesar dalam sejarah, yang karyanya telah membentuk
dasar pemikiran filsafat dan ilmu pengetahuan Barat.
Salah satu kontribusi utamanya adalah teori tentang
bentuk-bentuk atau ide-ide (Theory of Forms), yang
menyatakan bahwa dunia yang kita lihat hanyalah
bayangan dari dunia yang lebih nyata dan abadi yang
terdiri dari bentuk-bentuk yang sempurna dan tidak

( o )
1 %7 )



berubah. Menurut Plato, pengetahuan sejati adalah
pengetahuan tentang bentuk-bentuk ini, yang hanya bisa
dicapai melalui pemikiran rasional dan filosofis. Pandangan
ini  membentuk fondasi metafisika Barat dan
mempengaruhi banyak filsuf setelahnya.

Selain kontribusinya dalam metafisika, Plato juga
memberikan sumbangan besar dalam bidang epistemologi
melalui karyanya "The Republic”. Dalam karya ini, ia
mengeksplorasi  konsep keadilan dan bagaimana
masyarakat yang ideal seharusnya diorganisir. Plato
mengusulkan bahwa pemerintahan terbaik adalah yang
dipimpin oleh para filsuf-raja, orang-orang yang memiliki
pengetahuan mendalam tentang bentuk-bentuk dan
kebenaran. Pandangan ini memperkenalkan gagasan
bahwa pemimpin haruslah individu yang bijaksana dan
berpengetahuan, bukan hanya yang memiliki kekuasaan
politik atau militer. Ide ini terus mempengaruhi diskusi
tentang teori politik dan etika pemerintahan hingga saat
ini.

Plato juga mendirikan Akademi di Athena, yang
dianggap sebagai universitas pertama di dunia Barat. Di
Akademi, ia mengajar banyak siswa, termasuk Aristoteles,
dan mengembangkan banyak konsep penting dalam filsafat
dan ilmu pengetahuan. Akademi Plato menjadi pusat
penelitian dan pembelajaran yang penting, dan metode
pengajaran serta pendekatan intelektualnya membentuk
dasar pendidikan tinggi di dunia Barat. Pengaruh Plato
dalam pengembangan institusi pendidikan dan metode
pengajaran tetap terasa hingga sekarang, menunjukkan
betapa pentingnya kontribusi filsuf ini dalam sejarah
intelektual manusia.

Kontribusi Aristoteles terhadap Filsafat dan Ilmu
Pengetahuan

Aristoteles, murid Plato, adalah salah satu filsuf
paling berpengaruh sepanjang masa, yang karyanya
meliputi berbagai bidang ilmu pengetahuan dan filsafat.
Salah satu kontribusi terbesarnya adalah pengembangan

[ 55 )

S



logika formal, yang i1a rumuskan dalam karyanya
"Organon”. Aristoteles memperkenalkan silogisme sebagai
metode penalaran deduktif yang sistematis, yang menjadi
dasar bagi logika dan metode ilmiah modern. Dengan logika
ini, Aristoteles memberikan alat untuk berpikir secara
rasional dan metodis, yang sangat penting dalam
pengembangan ilmu pengetahuan dan filsafat.

Dalam bidang metafisika, Aristoteles menyusun teori
tentang substansi dan esensi, yang berbeda dari teori
bentuk Plato. Ia berargumen bahwa substansi adalah apa
yang mendasari semua benda dan bahwa setiap benda
memiliki esensi atau sifat dasar yang membuatnya menjadi
apa adanya. Aristoteles juga memperkenalkan konsep
teleologi, yang melihat segala sesuatu dalam alam semesta
memiliki tujuan atau akhir tertentu. Pandangan ini
mempengaruhi banyak pemikiran tentang alam, manusia,
dan tujuan hidup dalam filsafat Barat.

Selain itu, Aristoteles memberikan kontribusi besar
dalam etika melalui karyanya "Nicomachean Ethics". la
mengembangkan  konsep etika  kebajikan, yang
menekankan pentingnya karakter dan kebiasaan baik
dalam mencapai kehidupan yang baik dan bahagia.
Menurut Aristoteles, kebajikan adalah tengah antara dua
ekstrem, dan kehidupan yang baik adalah kehidupan yang
dijalani dengan kebijaksanaan dan keseimbangan. Konsep
ini menjadi dasar bagi banyak teori etika dan tetap menjadi
topik utama dalam diskusi etika kontemporer.

Aristoteles juga menulis banyak karya dalam bidang
biologi, fisika, dan politik, yang semuanya menunjukkan
pendekatan empiris dan sistematis terhadap pengetahuan.
Penelitiannya dalam biologi, misalnya, didasarkan pada
pengamatan dan pengumpulan data yang teliti, yang
menjadi model bagi metode ilmiah modern. Dalam politik,
ia mengembangkan teori tentang pemerintahan yang adil
dan peran warga negara dalam masyarakat yang baik.
Kontribusi multidisiplin Aristoteles membuatnya menjadi
salah satu pemikir paling komprehensif dalam sejarah, dan

89

——
| —



karyanya terus mempengaruhi berbagai bidang ilmu
pengetahuan dan filsafat hingga saat ini.

Analisis di atas menyajikan gambaran umum tentang
kontribusi "Tiga Besar" filsuf Yunani—Socrates, Plato, dan
Aristoteles—dan pengaruh abadi mereka pada berbagai
aspek pemikiran Barat, menekankan bagaimana mereka
masing-masing membantu membentuk fondasi filosofis dan
metodologis yang terus mempengaruhi disiplin ilmu hingga
hari ini.

90

——
| —



FILOSOF ISLAM: ALGHAZALI
DAN IBNU RUSYD

A. Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd

Filsafat Islam, sering disebut sebagai Falsafah,
mencapal puncak kejayaannya selama masa keemasan
Islam dari abad ke-8 hingga ke-14. Selama periode ini,
filsuf-filsuf Muslim tidak hanya merenungkan dan
mengembangkan gagasan-gagasan yang diwariskan oleh
para filsuf Yunani klasik seperti Plato dan Aristoteles tetapi
juga memperkenalkan ide-ide inovatif yang berpengaruh
dalam dunia Islam dan Barat. Dua tokoh filsafat Islam yang
paling terkemuka adalah Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd, yang
karyanya mendefinisikan ulang batas-batas pemikiran
filosofis dan memiliki dampak yang signifikan terhadap
skolastisisme abad pertengahan serta Renaisans.

Konteks Historis dan Filosofis

Filsafat Islam berkembang intens selama masa
keemasan Islam, saat wilayah yang luas dari Spanyol
hingga Persia diperintah oleh kalifah-kalifah yang
mendukung ilmu pengetahuan, filosofi, dan seni. Ini adalah
masa ketika banyak teks Yunani klasik diterjemahkan ke
dalam bahasa Arab.

Kota-kota seperti Baghdad, Kairo, Cordoba, dan
Granada menjadi pusat ilmu pengetahuan dan filosofi, di
mana para pemikir Islam, Yahudi, dan Kristen
berkolaborasi dan  berkompetisi dalam  pencarian
pengetahuan.

Banyak karya filsafat Islam yang diterjemahkan ke
dalam Latin, mempengaruhi para cendekiawan Eropa

( o )
L %)



seperti Thomas Aquinas dan banyak filsuf skolastik
lainnya. Melalui karya-karya ini, Aristotelianisme dan
Neoplatonisme, yang telah diperkaya dan diperluas oleh
filsuf Muslim, kembali diperkenalkan ke Eropa.

Selama Renaisans, pemulihan teks-teks klasik yang
sudah termasuk interpretasi dan komentar oleh filsuf
Muslim seperti Ibnu Rusyd memicu kebangkitan minat
pada ilmu pengetahuan dan rasionalisme di Eropa.

Dampak dan Implikasi Kontribusi Tokoh-tokoh Filsafat
Yunani Kuno

Kontribusi tokoh-tokoh filsafat Yunani kuno telah
memberikan dampak mendalam dan berkepanjangan
terhadap perkembangan pemikiran intelektual, ilmiah, dan
budaya di seluruh dunia. Filosof Yunani seperti Socrates,
Plato, Aristoteles, serta para pra-Sokratik seperti Thales,
Anaximander, Pythagoras, dan sofis seperti Gorgias,
semuanya memiliki peran penting dalam membentuk
fondasi filsafat Barat dan pengaruhnya terhadap berbagai
bidang lain.

Socrates mengenalkan metode dialektika, yang
merupakan dialog untuk mencari kebenaran melalui
pertanyaan dan jawaban, mempengaruhi pengajaran dan
praktek filsafat. Metode ini tidak hanya mengajarkan cara
berpikir kritis tetapi juga mendorong siswa untuk
mempertanyakan asumsi mereka sendiri. Dalam proses
dialektika, Socrates mengajak lawan bicaranya untuk
menguji ide-ide mereka secara mendalam, menggali
kontradiksi, dan mencapai pemahaman yang lebih jelas.
Penggunaan metode ini dalam pengajaran filsafat telah
menjadi landasan penting dalam pendidikan, menekankan
pentingnya dialog interaktif dan refleksi kritis dalam proses
belajar mengajar. Plato mengembangkan teori bentuk atau
ide yang menjadi landasan metafisika dan teori
pengetahuan, mempengaruhi pemikiran tentang realitas
dan keabadian.

Aristoteles membawa pendekatan sistematik dan
empiris terhadap ilmu pengetahuan, meletakkan dasar bagi

( o )
l 92



banyak disiplin ilmu pengetahuan modern. Pendekatannya
yvang teliti dalam mengklasifikasikan dan menganalisis
fenomena alam menjadikan karyanya sebagai acuan
penting dalam berbagai bidang seperti biologi, fisika, dan
logika. Melalui metode observasi dan eksperimen,
Aristoteles mengembangkan teori-teori yang didasarkan
pada bukti empiris, yang kemudian menjadi landasan bagi
perkembangan ilmu pengetahuan. Selain itu, karya-
karyanya dalam etika, politik, dan metafisika juga turut
mempengaruhi pemikiran filosofis hingga saat ini,
menjadikannya salah satu tokoh paling berpengaruh dalam
sejarah ilmu pengetahuan dan filsafat. Filsuf seperti
Pythagoras dan Demokritos, dengan teori-teori mereka
tentang matematika dan atomisme, masing-masing, telah
menetapkan dasar untuk matematika dan ilmu fisika.

Aristoteles dan sofis seperti Gorgias mengembangkan
ilmu logika dan retorika, sangat mempengaruhi bidang
hukum, pendidikan, dan ilmu politik. Aristoteles, dengan
karyanya yang monumental dalam logika, terutama dalam
buku "Organon," menguraikan prinsip-prinsip dasar
penalaran yang sistematis dan valid. Karyanya
memberikan kerangka bagi argumentasi yang koheren dan
deduktif, yang menjadi esensial dalam analisis hukum dan
debat akademis.

Sementara itu, Gorgias dan para sofis lainnya
menekankan pentingnya retorika, seni berargumen dan
persuasi, dalam kehidupan publik. Mereka menunjukkan
bagaimana bahasa dan pidato dapat digunakan untuk
mempengaruhi dan meyakinkan orang lain, keterampilan
yang sangat berharga dalam bidang hukum, pendidikan,
dan politik. Retorika menjadi alat penting bagi advokat
hukum dalam pengadilan, pendidik dalam mengajar, dan
politisi dalam meraih dukungan. Kolaborasi dan perdebatan
antara pandangan Aristoteles dan para sofis memperkaya
disiplin logika dan retorika, memberikan landasan yang
kokoh bagi praktik dan teori dalam berbagai bidang
keilmuan dan profesional.

93

——
| —



Plato dan Aristoteles mengembangkan teori politik
yang mendalam yang terdokumentasi dalam karya-karya
seperti "Republik" dan "Politik." Ide-ide mereka tentang
keadilan, demokrasi, dan bentuk pemerintahan telah
mempengaruhi struktur dan teori politik modern. Dalam
"Republik," Plato menggambarkan visi idealnya tentang
negara yang adil, di mana setiap individu memainkan peran
yang sesual dengan kemampuan dan bakat mereka. Dia
juga mengkritik demokrasi sebagai sistem yang rentan
terhadap kerusakan oleh kepentingan pribadi dan
ketidakmampuan massa untuk membuat keputusan yang
bijaksana.

Aristoteles, dalam "Politik,” menawarkan analisis
yang lebih empiris dan realistis tentang berbagai bentuk
pemerintahan, termasuk monarki, aristokrasi, dan
demokrasi. Dia menekankan pentingnya keseimbangan dan
moderasi dalam pemerintahan, serta peran warga negara
dalam mencapai kesejahteraan bersama. Aristoteles juga
memperkenalkan konsep keadilan distributif dan keadilan
korektif, yang menjadi dasar penting dalam teori politik dan
hukum.

Gagasan-gagasan Plato tentang filosofi pemerintahan
dan visi ideal negara, bersama dengan pendekatan
pragmatis Aristoteles terhadap politik dan pemerintahan,
telah membentuk dasar bagi banyak pemikiran politik di
dunia Barat. Pemikiran mereka terus menjadi referensi
dalam diskusi tentang keadilan, etika politik, dan desain
Institusi pemerintahan hingga hari ini.

Konsep etika Nicomachean Aristoteles tentang
"kebajikan" dan "jalan tengah" masih relevan dalam debat
etika kontemporer. Dalam karyanya "Etika Nicomachean,"
Aristoteles mendefinisikan kebajikan sebagai kualitas
karakter yang memungkinkan seseorang untuk hidup
sesuai dengan rasionalitas dan mencapai eudaimonia, atau
kebahagiaan yang sejati. Kebajikan, menurut Aristoteles,
adalah sikap yang menduduki posisi tengah antara dua
ekstrem, yaitu kekurangan dan kelebihan.

94

——
| —



Misalnya, keberanian adalah kebajikan yang berada
di antara pengecut (kekurangan) dan nekat (kelebihan).
Konsep "jalan tengah" atau "moderasi" ini menekankan
pentingnya keseimbangan dalam segala aspek kehidupan
dan pengambilan keputusan etis. Dalam konteks ini, etika
Aristoteles mengajarkan bahwa kebajikan bukan hanya
tentang tindakan yang benar, tetapi juga tentang memiliki
disposisi internal yang benar yang memandu tindakan
tersebut.

Relevansi teori ini dalam debat etika kontemporer
terlihat dalam berbagai isu seperti bioetika, etika
profesional, dan etika lingkungan, di mana keseimbangan
antara berbagai kepentingan sering menjadi fokus utama.
Prinsip moderasi dan  keseimbangan  Aristoteles
menawarkan panduan praktis untuk mencapai keputusan
etis yang bijaksana, menghindari ekstrem yang dapat
merugikan diri sendiri atau orang lain. Dengan demikian,
etika Aristoteles tetap menjadi salah satu kerangka berpikir
yang berpengaruh dalam memahami dan mempraktikkan
moralitas dalam dunia modern.

Estetika Plato dan Aristoteles, yang mempelajari
keindahan dan seni, membentuk basis teori seni Barat dan
kritik seni. Plato, dalam karyanya seperti "Republik" dan
"Ton," sering memandang seni dengan kecurigaan. Ia
percaya bahwa seni hanyalah tiruan dari dunia nyata, yang
pada gilirannya adalah bayangan dari dunia ide yang lebih
tinggi dan lebih sempurna. Oleh karena itu, seni bisa
menyesatkan karena mengalihkan perhatian manusia dari
kebenaran yang lebih mendalam. Namun, Plato juga
mengakui kekuatan emosional dan edukatif dari seni,
meskipun ia tetap berhati-hati terhadap potensi bahaya
moral dan intelektualnya.

Di sisi lain, Aristoteles memberikan pandangan yang
lebih positif tentang seni dalam "Poetika." Ia melihat seni,
terutama tragedi, sebagai bentuk mimemis (peniruan) yang
penting untuk memahami dan mengungkapkan
pengalaman manusia. Aristoteles menekankan bahwa seni
memiliki nilai pendidikan dan katarsis, memungkinkan

( o )
L )



penonton untuk mengalami dan melepaskan emosi melalui
keterlibatan dengan karya seni. Menurutnya, seni
membantu dalam memahami realitas dan memberikan
wawasan tentang sifat manusia dan kehidupan.

Pandangan-pandangan ini membentuk dasar teori
seni dan kritik seni Barat. Pandangan Plato mengilhami
pendekatan yang lebih skeptis dan analitis terhadap seni,
sering kali menekankan fungsi moral dan pendidikan seni.
Sementara itu, pandangan Aristoteles mendukung
pemahaman seni sebagai ekspresi emosional dan
intelektual yang signifikan, yang dapat memperkaya dan
memperdalam pengalaman manusia. Kedua pendekatan ini
terus mempengaruhi cara kita mengevaluasi, memahami,
dan menghargai seni dalam konteks budaya dan filosofis
yang lebih luas.

Pemikiran sofis dan skeptis seperti Pyrrho dari Elis
mempromosikan pandangan bahwa pengetahuan mutlak
mungkin tidak mungkin, mempengaruhi perkembangan
filsafat skeptis dan eksistensialis. Melalui kontak dengan
budaya lain (seperti Persia, Mesir, dan kemudian Islam),
pemikiran Yunani diuji dan diperkaya, yang mengarah pada
sinergi ilmu pengetahuan dan filsafat di era selanjutnya.

Tokoh-tokoh filsafat Yunani kuno tidak hanya
membentuk dasar pemikiran Barat tetapijuga menjadi titik
sentral dalam dialog intelektual di seluruh dunia,
menunjukkan  bagaimana  ide-ide  mereka  telah
menyeberang budaya dan milenium. Peran mereka dalam
sejarah intelektual tidak hanya terbatas pada pengaruh
langsung mereka tetapi juga bagaimana mereka telah
diinterpretasi, dikritik, dan diadaptasi oleh pemikir di era
berikutnya.

1. Al-Ghazali

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali,
lebih dikenal sebagai Al-Ghazali, adalah seorang
cendekiawan Muslim yang karyanya menggabungkan
teologi, filsafat, dan mistisisme Sufi, memiliki dampak yang
mendalam dan berjangka panjang pada pemikiran Islam

( o )
L %)



dan lebih luas lagi, pada skolastisisme Barat.
Kehidupannya dan karyanya menggambarkan transisi
penting dari pemikiran filosofis ke spiritualitas dalam
konteks Islam.

Riwayat Hidup Dan Perkembangan Intelektual Al-
Ghazali Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-
Ghazali, lebih dikenal sebagai Al-Ghazali, adalah seorang
filsuf, teolog, dan mistikus Muslim yang memiliki pengaruh
besar dalam Islam Sunni. Riwayat hidupnya dan
kontribusinya ke dalam dunia intelektual Islam menandai
dia sebagai salah satu pemikir paling berpengaruh dalam
sejarah Islam.

Biografi Singkat

Latar Belakang dan Pendidikan: Al-Ghazali lahir
pada tahun 1058 M di Tus, Persia (modern Iran). Dia
menerima pendidikan yang intensif dalam ilmu-ilmu Islam,
termasuk teologi, hukum Islam, dan filsafat. Al-Ghazali
kemudian menjadi profesor di Madrasah Nizamiyya di
Baghdad, yang pada waktu itu adalah salah satu pusat
pembelajaran terkemuka di dunia Islam.

Krisis Spiritual dan Pergulatan Intelektual

Sekitar tahun 1095, al-Ghazali mengalami Kkrisis
spiritual dan intelektual yang mendalam yang
menyebabkan dia meninggalkan posisinya di Baghdad. Ia
merasa bahwa pengetahuan yang diperoleh melalui akal
dan filosofis tidak cukup untuk mencapai kebenaran
spiritual yang sejati.

Puncak karir akademisnya diikuti oleh krisis spiritual
yang mendalam, yang mendorongnya untuk meninggalkan
Baghdad dan mengejar kehidupan sufi yang ascetik. Periode
ini juga menjadi titik balik dalam pemikirannya, dari
filsafat rasional ke mistisisme sufi.

Pendidikan Awal: Ia memulai pendidikan agamanya
di kota kelahirannya, belajar ilmu fikih (yurisprudensi
Islam) dan berbagai disiplin ilmiah lainnya. Studi Lanjutan:
Al-Ghazali kemudian pergi ke Nishapur, salah satu pusat

( o )
1 97 )



1lmu pengetahuan di Persia saat itu. Di sana, ia belajar di
bawah bimbingan Imam al-Haramayn al-Juwayni, seorang
ulama terkemuka dalam teologi Asy'ari dan ilmu kalam.
Dari al-Juwayni, al-Ghazali menerima pengajaran yang
solid dalam ilmu teologi dan filsafat.

Perkembangan Intelektual

Di Nizamiyya Baghdad: Al-Ghazali diangkat menjadi
profesor di Madrasah Nizamiyya di Baghdad pada tahun
1091. Posisi ini sangat prestisius dan memungkinkan al-
Ghazali untuk menulis dan mengajar dengan leluasa. Saat
inilah ia mulai mendalami dan kemudian mengkritik
filsafat dan tasawuf.

Periode Pertapaan: Setelah meninggalkan Baghdad,
al-Ghazali melakukan perjalanan ke Damaskus, Yerusalem,
dan Mekkah. Dia menghabiskan waktu beberapa tahun
dalam isolasi, meditasi, dan penulisan intensif. Dalam
periode ini, ia menulis beberapa karya terpentingnya,
termasuk "Thya' 'Ulum al-Din" (Menghidupkan Kembali
Ilmu Agama), yang menjadi salah satu buku paling
berpengaruh dalam dunia Islam.

Kontribusi Intelektual

"Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof):
Salah satu karya terkenal al-Ghazali, di mana ia mengkritik
dan membantah banyak doktrin filosofis yang diajarkan
oleh para filsuf sebelumnya, terutama Aristoteles, Avicenna
(Ibn Sina), dan Al-Farabi. Al-Ghazali berargumen bahwa
banyak dari pandangan mereka tidak sesuai dengan ajaran
Islam ortodoks.

Pengaruh pada Tasawuf: Al-Ghazali juga sangat
berpengaruh dalam pengembangan tasawuf dalam Islam.
Melalui karya-karyanya, ia berusaha menyatukan ortodoksi
Islam dengan praktek spiritual sufisme, mempromosikan
pendekatan yang lebih mendalam dan pribadi dalam
beragama.

98

——
| —



Filsafat Etika dan Pendidikan: Dalam karyanya, al-
Ghazali juga menekankan pentingnya etika dan pendidikan
dalam mencapai kesempurnaan spiritual dan intelektual.

Warisan

Al-Ghazali sering dianggap sebagai "Penjaga Kedua"
Islam (setelah Imam al-Shafi'i) karena perannya dalam
membentuk pemikiran teologis dan spiritual dalam Islam
Sunni. Pengaruhnya terus terasa dalam studi teologi,
filsafat, dan spiritualitas Islam. Karya-karyanya masih
diajarkan di madrasah-madrasah dan universitas di
seluruh dunia Islam, menegaskan warisan intelektualnya
yang abadi.

Karya-Karya Al-Ghazali

Al-Ghazali adalah seorang cendekiawan dan pemikir
yang produktif, meninggalkan warisan karya-karya yang
kaya dan beragam yang telah mempengaruhi teologi,
filsafat, psikologi, dan spiritualitas Islam. Beberapa karya
pentingnya meliputi:

Ihya' 'Ulum al-Din (Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu
Agama)

Iniadalah karya paling terkenal dan berpengaruh dari
al-Ghazali, sering dianggap sebagai salah satu karya agung
dalam sastra Islam. Buku ini adalah kumpulan yang
ekstensif dari ajaran-ajaran Islam mengenai kehidupan
spiritual dan praktis, dibagi menjadi empat bagian utama
yang mencakup tindakan ibadah, adab, cara menuju
keselamatan, dan kehancuran akibat dosa. "Thya" bertujuan
untuk mengintegrasikan aspek-aspek legalistik Islam
dengan dimensi spiritual yang lebih dalam. Ini adalah salah
satu karya terpentingnya, yang mencoba menyintesiskan
pemikiran ortodoks dan tasawuf, serta menekankan
pentingnya spiritualitas dalam agama.

99

——
| —



Tahatut al-Falasifah (Incoherence of the Philosophers)

Dalam karya ini, al-Ghazali menyerang filosofis
Yunani dan para pengikut mereka di dunia Islam, terutama
Avicenna (Ibn Sina), dengan tujuan untuk menunjukkan
kontradiksi internal dalam pemikiran filosofis mereka. Al-
Ghazali berargumen bahwa hanya melalui wahyu ilahi dan
intuisi mistik—bukan dengan rasio semata—manusia dapat
mencapai kebenaran tertinggi.

Mishkat al-Anwar (Niche of Lights)

Buku ini adalah studi tentang konsep cahaya dalam
konteks metafisika dan simbolisme dalam Al-Qur'an. Al-
Ghazali mengeksplorasi ide-ide filosofis dan teologis
mengenai cahaya sebagai metafora ilahi, menawarkan
wawasan tentang pemahaman mistik dalam Islam.

Al-Munqidh min al-Dalal (Penyelamat dari Kesesatan)

Karya ini adalah autobiografi intelektual al-Ghazali
yang menggambarkan  perjalanan  spiritual dan
intelektualnya. Dalam teks ini, al-Ghazali menjelaskan
keraguan yang dialaminya sebelum akhirnya menemukan
kebenaran spiritual melalui Sufisme. Buku ini memberikan
wawasan pribadi tentang krisis intelektual dan spiritual
yang dialami oleh al-Ghazali serta pemikirannya tentang
hubungan antara filsafat, teologi, dan mistisisme.

Kimya al-Sa'adah (Alkimia Kebahagiaan)

Buku ini lebih terfokus pada etika dan psikologi. Al-
Ghazali membahas konsep jiwa, sifat-sifatnya, dan
bagaimana pembersihan jiwa dapat membawa kebahagiaan
sejati. Buku ini diarahkan untuk pembaca yang lebih luas
dan bertujuan untuk menunjukkan bagaimana pemahaman
dan praktik agama dapat menyempurnakan jiwa manusia
dan membawanya ke kebahagiaan abadi.

Karya-karya al-Ghazali secara luas dipuji karena
kedalaman dan ketajamannya serta kemampuannya untuk
menyatukan pengetahuan teoretis dan praktis dalam Islam.

(100
| 100



Mereka terus dipelajari dan dihormati, tidak hanya dalam
konteks agama tapi juga dalam studi filsafat dan
spiritualitas.

Pandangan Al-Ghazali Terhadap Filsafat

Al-Ghazali memiliki hubungan yang kompleks dan
sering kali kritis terhadap filsafat. Meskipun 1ia
mempelajari dan menguasai karya-karya para filsuf besar
seperti Aristoteles dan Avicenna (Ibn Sina), pandangannya
terhadap filsafat sangat berubah sepanjang hidupnya,
terutama setelah mengalami krisis spiritual yang
mendalam. Ini tercermin dalam berbagai karyanya yang
mengevaluasi ulang peran dan nilai filsafat dalam konteks
Islam.

Kritik Terhadap Filsafat

Dalam karya terkenalnya, '"Tahafut al-Falasifah"
(Kerancuan Para Filosof), al-Ghazali menyerang filsafat
Yunani yang telah diadopsi dan disesuaikan oleh para filsuf
Muslim seperti Al-Farabi dan Avicenna. Kritiknya terfokus
pada beberapa isu kunci:

a. Masalah Metafisika

Al-Ghazali berpendapat bahwa para filsuf yang
mengklaim memiliki pengetahuan metafisika melalui akal
dan logika saja sebenarnya telah melampaui batas
kapasitas intelektual manusia. Dia menolak pandangan
mereka tentang abadi dan tidak terciptanya alam semesta,
serta penolakan mereka terhadap kebangkitan fisik setelah
kematian—pandangan yang bertentangan dengan ajaran
Islam.

b. Emanasionalisme

Al-Ghazali khususnya menentang doktrin emanasi
yang dipopulerkan oleh Neoplatonis dan diadopsi oleh
beberapa filsuf Muslim, yang menyatakan bahwa Tuhan
menciptakan alam semesta melalui serangkaian emanasi
yang tak terhindarkan daripada kehendak bebas.

([ 101)
| 101}



c. Kesatuan Intelek dan Dunia

Al-Ghazali juga mengkritik konsep bahwa intelek
manusia pada akhirnya dapat bersatu dengan intelek
universal, sebuah ide yang dipromosikan oleh Avicenna.
Pertahanan atas Filsafat

Meskipun kritis terhadap aspek-aspek tertentu dari
filsafat Yunani, al-Ghazali tidak sepenuhnya menolak
filsafat. Ia mengakui pentingnya logika (mantik) dan
beberapa aspek filsafat alam sebagai alat untuk
memperdalam pemahaman ilmiah dan teologis. Dalam
karyanya "Maqgasid al-Falasifa" (Tujuan Para Filsuf), al-
Ghazali menyajikan ringkasan pendidikan filsafat yang
cukup objektif dan menunjukkan bahwa ia menguasai
materi tersebut secara mendalam.

Penerimaan Terakhir

Pandangan akhir al-Ghazali tentang filsafat lebih
mendalam dan spiritual. Ia memandang filsafat sebagai
sebuah alat yang bisa bermanfaat jika digunakan dengan
benar, tetapi berpotensi menyesatkan jika dipisahkan dari
kebenaran wahyu dan spiritualitas. Dalam karyanya yang
introspektif, "Al-Mungidh min al-Dalal" (Penyelamat dari
Kesesatan), al-Ghazali menekankan bahwa pengetahuan
sejati dan kepastian hanya dapat dicapai melalui
pengalaman mistik dan pencerahan spiritual, bukan
melalui diskursus rasional semata.

Secara keseluruhan, pandangan al-Ghazali terhadap
filsafat menunjukkan penghormatan terhadap warisan
intelektual Islam sekaligus penekanan kuat pada
kebutuhan untuk mengintegrasikan pengetahuan tersebut
dengan spiritualitas dan keimanan Islam yang mendalam.

Filsafat Al-Ghazali
Kritik terhadap Filsafat dan Logika

Al-Ghazali berpendapat bahwa filsafat Yunani,
khususnya Aristoteles yang diinterpretasikan oleh filsuf
Muslim sebelumnya, sering bertentangan dengan ajaran

(102
| 102



Islam yang esensial, seperti konsep keilahian dan
kehidupan setelah kematian. Kritiknya berfokus pada
kegagalan filsafat dalam mengakomodasi kebenaran
transenden yang hanya bisa dicapai melalui wahyu dan
mistisisme.

Skepticisme Epistemologis

Dia memperkenalkan keraguan metodis dalam
mencari kebenaran ilmu pengetahuan, mengajukan bahwa
kepastian absolut hanya dapat diperoleh melalui
pengalaman spiritual atau wahyu ilahi—bukan melalui
rasio atau indera.

Kritik Al-Ghazali Terhadap Filosof

Al-Ghazali dikenal karena kritiknya yang tajam dan
terstruktur terhadap filsafat dan filsuf-filsuf yang ia anggap
menyimpang dari ajaran Islam yang ortodoks. Kritiknya
yang paling terkenal terhadap filsuf terkandung dalam
karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof),
yang secara langsung menargetkan filsafat Aristoteles
seperti yang diinterpretasikan dan dikembangkan oleh
filsuf Muslim seperti Al-Farabi dan Avicenna (Ibn Sina).
Dalam buku ini, Al-Ghazali menantang beberapa doktrin
utama yang dia anggap tidak hanya salah secara filosofis
tetapijuga berpotensi sesat dan berbahaya secara spiritual.

Pokok Kritik Al-Ghazali
a. Kekalnya Dunia

Al-Ghazali membantah pandangan Aristotelian yang
diadopsi oleh para filsuf Muslim bahwa alam semesta
adalah kekal dan tidak tercipta. Menurut Islam, alam
semesta diciptakan oleh Allah dari ketiadaan, yang
bertentangan dengan konsep filsafat yang menyatakan
bahwa alam semesta ada secara abadi tanpa awal
penciptaan. Al-Ghazali berargumen bahwa pandangan
kekekalan dunia mengabaikan kemahakuasaan dan
keaktifan Allah.

[ 103)
| 103 ]



b. Penolakan Kebangkitan Tubuh

Para filsuf seperti Avicenna sering
menginterpretasikan kebangkitan yang dijelaskan dalam
Al-Qur'an secara metaforis atau spiritual, bukan sebagai
kebangkitan fisik. Al-Ghazali menentang pandangan ini
karena secara langsung bertentangan dengan ajaran dasar
Islam tentang Hari Penghakiman dan kebangkitan fisik
tubuh.

c¢. Konsep Ilahi

Al-Ghazali juga menolak pandangan filsafat tentang
Allah yang terbatas pada seorang pencipta yang tidak
terlibat dalam urusan dunia. Menurut Al-Farabi dan
Avicenna, Allah tidak memiliki pengetahuan tentang hal-
hal individu di dunia; Dia hanya mengetahui universal. Al-
Ghazali mengkritik pandangan ini karena mengurangi
kemahatahuan dan keaktifan Allah, yang sangat penting
dalam pandangan teologis Islam.

d. Kasualitas

Salah satu kritik paling radikal Al-Ghazali terhadap
filsafat adalah penolakannya terhadap doktrin kasualitas
Aristotelian, yaitu ide bahwa setiap kejadian memiliki
penyebab yang pasti. Al-Ghazali berpendapat bahwa
menerima kasualitas sepenuhnya akan menghilangkan
kemungkinan mujizat dan mengurangi kedaulatan Allah.
Menurutnya, Allah tidak terikat oleh sebab-musabab
alamiah, dan segala sesuatu terjadi oleh kehendak-Nya
saja.

Dampak Kritik Al-Ghazali

Kritik Al-Ghazali telah menyebabkan debat sengit di
kalangan umat Islam dan memiliki dampak jangka panjang
pada pengajaran filsafat di dunia Muslim. Meskipun
kritiknya menyebabkan menurunnya minat terhadap studi
filsafat rasional untuk beberapa waktu, ia juga memicu
pertumbuhan ilmu Kalam dan tasawuf yang menekankan

(104
| 104



lebih banyak pada intuisi mistik dan pengalaman spiritual
daripada pendekatan rasional semata.

Al-Ghazali sendiri tidak sepenuhnya menolak
penggunaan akal atau filsafat; ia mengakui pentingnya akal
dan logika dalam mengerti agama, tetapi menekankan
bahwa pengetahuan spiritual yang lebih dalam hanya dapat
dicapai melalui pencerahan spiritual dan pengalaman
langsung dengan yang Ilahi.

Pencarian Tuhan Dan Dalil Wujud Tuhan Menurut Al-
Ghazali

Al-Ghazali, sebagai salah satu pemikir dan mistikus
Islam terbesar, menghabiskan banyak waktu dalam
karyanya untuk membahas tentang eksistensi dan
pencarian Tuhan. Bagi Al-Ghazali, pencarian Tuhan adalah
perjalanan spiritual yang melibatkan baik akal maupun
hati. Dia menawarkan berbagai dalil untuk membuktikan
wujud Tuhan, yang sebagian besar berakar pada tradisi
Islam dan pengalaman mistik, serta menggunakan
beberapa argumen yang diadaptasi dari filsuf sebelumnya.

Pencarian Tuhan

Al-Ghazali percaya bahwa untuk benar-benar
mengenal Tuhan, seseorang harus melampaui sekadar
pengetahuan teoretis atau filosofis. Pencarian ini
melibatkan transformasi spiritual yang mendalam, yang
sering kali diperoleh melalui praktik tasawuf atau sufisme.
Al-Ghazali menekankan pentingnya pembersihan hati dan
menjalani hidup yang saleh untuk mencapai ma'rifat
(pengetahuan intuitif dan spiritual tentang Tuhan).
Menurutnya, hanya melalui pembersihan jiwa dan hati ini,
seseorang dapat membuka "mata  hati" yang
memungkinkan penglihatan spiritual langsung ke dalam
realitas ilahi.

105]

——
(-



Dalil Wujud Tuhan

Al-Ghazali menggunakan beberapa argumen untuk
membuktikan eksistensi Tuhan, yang mencakup argumen
filosofis dan teologis:

a. Dalil Kalam Cosmological (Dalil Al-Huduth)

Salah satu argumen paling terkenal dari Al-Ghazali
adalah dalil tentang keberadaan awal alam semesta. Al-
Ghazali berpendapat bahwa karena setiap fenomena dalam
alam semesta memiliki titik awal atau muncul setelah tidak
ada, maka harus ada Pencipta yang kekal dan tidak tercipta
yang memulai penciptaan. Segala sesuatu yang ada harus
memiliki penyebab, dan rantai penyebab ini harus berakhir
pada suatu entitas yang tidak memerlukan penyebab, yaitu
Tuhan.

b. Argumen Desain (Teleological)

Al-Ghazali juga mengemukakan bahwa ketertiban
dan kompleksitas dalam desain alam semesta menunjukkan
adanya perancang yang cerdas. Kompleksitas dan
kesempurnaan dalam penciptaan—dari cara benda langit
bergerak hingga kekompleksan organisme hidup—
menurutnya, tidak mungkin terjadi secara kebetulan tanpa
adanya pengarah yang mahatahu.

c. Dalil Tentang Kehendak Bebas (Volitional Argument)

Al-Ghazali menolak pandangan deterministik dan
berpendapat bahwa kemampuan manusia untuk
melakukan pilihan bebas adalah bukti bahwa ada kehendak
1lahi yang lebih tinggi yang mengatur alam semesta.
Kehendak bebas manusia mencerminkan kehendak bebas
Tuhan.

Pengaruh dan Kritik

Pandangan Al-Ghazali tentang Tuhan dan dalil-
dalilnya telah mendapat pujian karena kedalamannya dan
juga kritik, khususnya dari kalangan filsuf dan teolog yang
lebih rasionalis atau materialis. Namun, argumen dan

(106
| 106



metode Al-Ghazali dalam menjelaskan dan membela
kepercayaan pada Tuhan terus mempengaruhi pemikiran
teologis dalam Islam dan juga dipelajari oleh sarjana
agama-agama lain sebagai contoh dari pendekatan spiritual
dan filosofis dalam teologi.

Kontribusi Utama
Integrasi Sufisme

Karyanya yang paling berpengaruh, "Thya," adalah
upaya untuk mengintegrasikan praktik sufi dengan teologi
Islam ortodoks, menunjukkan bahwa pencarian ilahi tidak
hanya melalui studi tetapi juga melalui pengalaman
spiritual yang mendalam.

Pengaruh pada Teologi Islam

Pendekatannya yang mengkritik dan sering kali
menolak filsafat rasional mendukung kecenderungan anti-
filsafat dalam beberapa lingkaran Islam setelahnya. Al-
Ghazali dianggap oleh banyak orang sebagai penyebab
kemunduran studi filsafat rasional di dunia Islam,
meskipun pandangan ini sering diperdebatkan.

Al-Ghazali adalah sosok yang kompleks dan
paradoksikal dalam sejarah Islam; dia adalah seorang
kritikus keras filsafat Yunani yang telah dimodifikasi untuk
konsistensi dengan Islam, namun dia juga memperkaya
tradisi Islam dengan mistisisme Sufi yang kaya. Melalui
karyanya, ia berhasil menavigasi dan mendefinisikan ulang
batas-batas antara rasionalitas dan  spiritualitas,
memberikan dasar yang kuat untuk spiritualitas Islam
yvang diinformasikan secara intelektual dan emosional.
Pengaruhnya terasa tidak hanya dalam konteks Islam
tetapi juga dalam pemikiran Barat, khususnya melalui
pengaruhnya terhadap filsuf-filsuf skolastik Kristen.

Penjelasan ini  memberikan gambaran yang
komprehensif tentang kehidupan, pemikiran, dan pengaruh
Al-Ghazali, menyoroti bagaimana karya dan pandangannya
tentang kebenaran, pengetahuan, dan spiritualitas terus

([ 107)
| 107}



memberikan wawasan yang relevan untuk studi agama dan
filsafat hari ini.

2. Ibnu Rusyd (Averroes)

Ibnu Rusyd, lebih dikenal di Barat sebagai Averroes,
adalah salah satu filsuf, astronom, dan dokter paling
berpengaruh dari Andalusia. Karyanya yang ekstensif atas
Aristoteles tidak hanya membantu melestarikan pemikiran
Aristotelian melalui Abad Pertengahan, tetapi juga
menetapkan dasar bagi Renaisans Eropa dan kemajuan
dalam skolastisisme.

Biografi Singkat

Tahun Hidup: Ibnu Rusyd lahir pada tahun 1126 M di
Cordoba, Andalusia, yang pada waktu itu merupakan salah
satu pusat ilmu pengetahuan dan budaya terbesar di Eropa.
Dia menerima pendidikan yang luas di bidang ilmu agama,
hukum, filsafat, dan kedokteran. Ibnu Rusyd berasal dari
keluarga yang terkenal dalam bidang hukum dan ilmu
agama, yang memberinya akses ke berbagai sumber ilmu
pengetahuan.

Karier dan Kontribusi

Dia adalah seorang polymath yang karyanya
mencakup berbagai bidang termasuk filsafat, teologi,
kedokteran, astronomi, dan hukum. Ibnu Rusyd diangkat
menjadi hakim agama di Sevilla dan kemudian sebagai
dokter pribadi untuk keluarga kerajaan Almohad.

Komentar Aristoteles

Dia menulis serangkaian komentar ekstensif tentang
hampir semua karya Aristoteles, yang Dbertujuan
memperkenalkan kembali dan mengklarifikasi pemikiran
filsuf Yunani tersebut untuk dunia Islam dan kemudian
bagi dunia Barat. Komentarnya sangat berpengaruh dalam
pemikiran Skolastik Kristen.

[ 108)
| 108}



Filsafat dan Teologi

Salah satu tema utama dalam karya Ibnu Rusyd
adalah upaya untuk mendamaikan dan mempertahankan
kecocokan antara filsafat dan Islam. Dia berpendapat
bahwa tidak ada kontradiksi sejati antara filsafat dan
wahyu ilahi.

Pemikiran dan Filosofi

Harmonisasi Agama dan Filsafat: Ibnu Rusyd
memandang agama dan filsafat sebagai dua cara untuk
mengakses kebenaran yang sama. Dia berpendapat bahwa
apa yang diajarkan oleh filsafat secara rasional harus
selaras dengan apa yang diungkapkan oleh agama secara
simbolis.

Teori Intelek: Salah satu kontribusi terpentingnya
adalah teorinya tentang intelek, khususnya konsep "intelek
aktif," yang menjelaskan bagaimana pengetahuan manusia
menjadi aktual dan lengkap.

AKkhir Kehidupan dan Warisan

Akhir Kehidupan: Ibnu Rusyd mengalami periode di
mana beberapa karyanya dikritik dan dibakar, dan dia
sempat terasingkan. Namun, dia dipulihkan ke posisi
akademisnya sebelum meninggal pada tahun 1198 di
Marrakech, Maroko.

Warisan Karya Ibnu Rusyd memiliki dampak besar
tidak hanya dalam Islam tetapi juga dalam pemikiran
Eropa, terutama selama Renaisans, di mana karyanya
membantu memicu minat baru dalam Aristoteles dan
rasionalisme. Dia terutama mempengaruhi para pemikir
seperti Thomas Aquinas dan banyak filsuf lain dalam
tradisi Skolastik.

Ibnu Rusyd dianggap sebagai salah satu filsuf terakhir
dari Zaman Keemasan Islam dan sering dikenang karena
upayanya yang gigih untuk mendamaikan logika Aristoteles
dengan prinsip-prinsip Islam, serta peranannya dalam
menjembatani dunia intelektual Timur dan Barat.

[ 109)
{ 109}



Karya Utama

Ibnu Rusyd terkenal dengan komentar-komentarnya
atas karya Aristoteles, yang dia tulis untuk menjelaskan
pemikiran filsuf Yunani tersebut kepada publik Arab dan
memperbaiki kesalahpahaman. Komentar-komentarnya
menjadi sangat berpengaruh, tidak hanya dalam dunia
Islam tetapi juga di Eropa.

Kontribusi Utama
Pengaruh pada Filsafat Barat
a. Skolastisisme

Komentar-komentarnya atas Aristoteles
diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi teks-
teks standar di universitas-universitas Eropa selama Abad
Pertengahan. Melalui karya-karyanya, Ibnu Rusyd
berkontribusi penting pada perkembangan skolastisisme,
yang mendominasi filsafat Eropa sampai Renaisans.

b. Renaisans

Pemikirannya juga membantu meletakkan dasar bagi
pemikiran humanis Renaisans, yang mengutamakan
110embali studi tentang manusia dan alam semesta dari
perspektif yang lebih empiris dan rasional.

Filsafat dan Sains

Metodologi Ilmiah: Ibnu Rusyd juga memperjuangkan
pentingnya metodologi ilmiah dan empirisme, mengkritik
pandangan metafisika yang lebih spekulatif dan tidak
berdasar pada observasi yang teliti. Pendekatannya ini
mendorong pengembangan ilmu pengetahuan alam yang
lebih kritis dan sistematis.




Filsafat Ibnu Rusyd
Harmonisasi Filsafat dan Agama
a. Dualitas Kebenaran

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa tidak ada kontradiksi
nyata antara filsafat dan agama. Bagi dia, kebenaran
adalah satu; pengetahuan rasional dan wahyu 111lahi
hanya dua cara yang berbeda untuk mencapai kebenaran
yang sama tersebut.

b. Filsafat sebagai Sarana Mendekatkan ke Agama

Dia menegaskan bahwa filsafat dan ilmu pengetahuan
rasional adalah alat untuk memperdalam pemahaman kita
tentang wahyu dan tidak seharusnya dianggap sebagai
ancaman terhadap iman.

Rasionalisme dan Empirisme

Berbeda dengan Al-Ghazali, Ibnu Rusyd menekankan
pentingnya logika, rasio, dan pengamatan dalam mengejar
pengetahuan. Dia berargumen bahwa metode ilmiah adalah
cara yang paling efektif untuk memahami dunia.

Karya-karya Ibnu Rusyd

Ibnu Rusyd, atau Averroes, adalah seorang filsuf,
teolog, dan dokter yang berkontribusi luas dalam berbagai
bidang ilmu pengetahuan. Dia dikenal terutama karena
komentarnya yang mendalam terhadap karya-karya
Aristoteles, yang membantu membawa pemikiran
Aristoteles kembali ke dalam diskursus Eropa melalui
terjemahan karya-karyanya ke dalam bahasa Latin.
Berikut adalah beberapa karya penting Ibnu Rusyd:

a. Komentar tentang Karya Aristoteles

Ibnu Rusyd menulis serangkaian komentar ekstensif
terhadap hampir semua karya Aristoteles yang dikenal
pada zamannya. Dia membedakan antara tiga jenis
komentar:

(111)
| 11



1) Jawami’ (Ringkasan) — Komentar singkat yang
memberikan gambaran umum.

2) Talakhis (Epitome) — Komentar yang lebih
mendalam tetapi masih terjangkau bagi mereka
yvang tidak memiliki latar belakang filosofis yang
luas.

3) Syarh (Komentar) — Analisis yang sangat rinci dan
teknis untuk pembaca yang sudah berpengalaman
dalam filsafat.

b. Tahafut al-Tahafut (The Incoherence of the
Incoherence)

Karya ini merupakan respons terhadap "Tahafut al-
Falasifah" karya Al-Ghazali, yang mengkritik filsuf Muslim
karena menggunakan metode dan filsafat Yunani. Dalam
"Tahafut al-Tahafut," Ibnu Rusyd membela filsafat dan
rasionalitas Aristoteles, menunjukkan bahwa pemikiran Al-
Ghazali sendiri sering kali tidak konsisten.

c. Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Mugqtasid (7he
Distinguished Jurist's Primer)

Di dalam karya ini, Ibnu Rusyd menjelajahi hukum
Islam dan memberikan analisis mendalam tentang berbagai
interpretasi figih yang berbeda dalam Islam. Karya ini
sangat berpengaruh dan digunakan sebagai referensi
penting dalam studi hukum Islam.

d. Kitab al-Kulyat fi al-Tibb (The Book of Generalities on
Medicine)

Ini adalah karya tentang kedokteran yang
menggambarkan pandangan Ibnu Rusyd tentang berbagai
topik medis, termasuk fisiologi dan terapi. Karya ini
termasuk bagian dari serangkaian buku yang lebih besar
yang dia tulis tentang kedokteran, yang didasarkan pada
karya Galen, seorang dokter Yunani kuno.




e. Fasl al-Maqal (Decisive Treatise)

Dalam "Fasl al-Maqal,” Ibnu Rusyd berargumen
tentang kesesuaian studi filsafat dengan Islam, membela
bahwa tidak hanya diperbolehkan untuk mempelajari
filsafat tetapi juga merupakan kewajiban bagi mereka yang
mampu secara intelektual. Karya ini merupakan upaya
penting dalam menunjukkan bahwa wahyu dan akal dapat
dan seharusnya harmonis dalam Islam.

f. Kitab al-Muqaddimat (The Book of Exordiums)

Karya ini berisi analisis filosofis dan komentar
tentang logika Aristoteles, yang menjadi bagian penting
dari kurikulum pendidikan di dunia Muslim dan Kristen
selama abad pertengahan.

Karya-karya Ibnu Rusyd telah berpengaruh tidak
hanya dalam dunia Islam tetapi juga di Barat, di mana
mereka menjadi sumber penting bagi para pemikir
Skolastik dan membantu membentuk fondasi untuk
Renaisans Eropa. Filsafatnya yang menekankan
pentingnya akal dan harmonisasi antara agama dan filsafat
tetap relevan dan dipelajari hingga saat ini.

Pandangan Ibnu Rusyd terhadap filsafat

Ibnu Rusyd, atau Averroes, memandang filsafat
sebagai suatu disiplin ilmu yang tidak hanya penting tetapi
juga esensial dalam memahami dunia dan
menginterpretasikan ajaran agama. Pandangannya
terhadap filsafat sangat dipengaruhi oleh keyakinannya
bahwa tidak ada kontradiksi yang sejati antara filsafat dan
agama—Xkhususnya Islam—jika kedua bidang itu dipahami
dan diterapkan dengan benar.

Integrasi Filsafat dan Agama

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan memberikan
manusia akal untuk memahami dunia, dan oleh karena itu,
menggunakan akal untuk mempelajari filsafat adalah
bentuk ibadah yang sah. Menurutnya, filsafat dan agama,

([ 113)
| 13 )



khususnya studi teologi, sejatinya mengarah pada
kebenaran yang sama tetapi melalui rute yang berbeda.
Filsafat menggunakan akal dan bukti rasional sedangkan
agama menggunakan wahyu dan simbol.

Harmonisasi antara Akal dan Wahyu

Salah satu kontribusi besar Ibnu Rusyd dalam filsafat
Islam adalah penguatannya terhadap ide bahwa akal
(logika dan rasionalitas) dan wahyu (agama) tidak hanya
kompatibel tetapi saling melengkapi. Ia membela gagasan
bahwa kesalahpahaman atau konflik antara filsafat dan
agama muncul dari interpretasi yang salah atau tidak
memadai, bukan dari sumbernya sendiri.

Filsafat sebagai Kewajiban bagi yang Mampu

Dalam karyanya "Fasl al-Maqal" (Decisive Treatise),
Ibnu Rusyd berargumen bahwa mempelajari filsafat adalah
kewajiban bagi umat Islam yang memiliki kemampuan
intelektual untuk melakukannya. Ia mengklaim bahwa
filsafat—terutama logika—adalah alat penting untuk
memahami makna sebenarnya dari teks-teks suci dan tidak
hanya dibolehkan tetapi diperlukan untuk menjawab
pertanyaan-pertanyaan teologis yang kompleks.

Kritik terhadap Pemikiran Filosofis Sebelumnya

Meskipun ia adalah pengagum berat Aristoteles, Ibnu
Rusyd sering kali mengkritik interpretasi yang dibuat oleh
filsuf Muslim sebelumnya, seperti Al-Farabi dan Avicenna
(Ibn Sina), terutama terkait dengan cara mereka
mengintegrasikan Neoplatonisme ke dalam penjelasan
Aristotelian. Ia berusaha membersihkan apa yang ia lihat
sebagai tambahan dan kesalahpahaman dalam karya-karya
mereka untuk kembali ke apa yang i1a percayai sebagai
Aristotelianisme yang murni.

Warisan dan Pengaruh

Pandangan Ibnu Rusyd tentang filsafat telah
membentuk landasan penting untuk dialog antara Timur

(114
| 114}



dan Barat dan memainkan peran kunci dalam Renaisans
Eropa, terutama melalui pengaruhnya terhadap para
pemikir Skolastik seperti Thomas Aquinas. Meskipun
dalam beberapa lingkaran Islam tradisional ia mungkin
terlihat kontroversial, pandangannya telah memperkaya
diskusi intelektual tentang peran akal dan wahyu dalam
mencari kebenaran.

Pandangan Ibnu Rusyd yang mendalam dan metodis
terhadap filsafat mencerminkan upaya abadi untuk
menyeimbangkan iman dan akal, sebuah tema yang terus
relevan dalam diskursus filosofis dan teologis kontemporer.

Hubungan Ibnu Rusyd dan Aristoteles

Ibnu Rusyd, dikenal di dunia Barat sebagai Averroes,
memiliki hubungan intelektual yang mendalam dengan
Aristoteles, sering kali disebut sebagai "The Commentator’
karena komentar ekstensifnya terhadap karya-karya
Aristoteles. Keterkaitan ini bukan hanya penting dalam
konteks dunia Islam tetapi juga dalam pengaruhnya
terhadap pemikiran Barat, khususnya selama Abad
Pertengahan dan Renaisans.

4

Penerjemahan dan Komentar

Ibnu Rusyd menganggap Aristoteles sebagai filsuf
yang paling mendekati kebenaran absolut yang bisa dicapai
oleh akal manusia. Dalam upaya untuk memurnikan dan
menyebarkan  pemikiran  Aristoteles, Ibnu Rusyd
mendedikasikan  sebagian besar kariernya untuk
menerjemahkan dan mengomentari hampir semua karya
Aristoteles yang tersedia pada masanya. Dia menulis tiga
jenis komentar: ringkasan, komentar menengah, dan
komentar panjang, yang semuanya Dbertujuan untuk
menjelaskan ide-ide Aristoteles dan membuatnya lebih
mudah diakses dan dimengerti.

Filosofi dan Logika

Ibnu Rusyd mengadopsi dan memperkuat banyak
doktrin Aristotelian, terutama logika Aristoteles dan

([ 115)
| 115 )



pandangannya tentang metafisika, etika, dan ilmu alam.
Dia menggunakan metode Aristotelian untuk membela
pemahaman Islam yang rasional terhadap alam semesta,
menjelaskan bahwa dunia beroperasi menurut hukum dan
aturan yang dapat dipahami dan dianalisis secara rasional
oleh akal manusia.

Harmonisasi antara Filsafat dan Teologi

Salah satu upaya terbesar Ibnu Rusyd adalah
menyelaraskan filsafat Aristoteles dengan Islam. Seperti
Aristoteles, Ibnu Rusyd berpendapat bahwa tidak ada
kontradiksi antara akal (yang murni dan objektif dalam
pendekatannya) dan wahyu (yang adalah kebenaran yang
diterima melalui pengalaman religius). Kedua ranah
pengetahuan tersebut, menurutnya, ketika dipahami
dengan benar, saling mendukung dan memberikan
gambaran yang lebih lengkap tentang kebenaran.

Pengaruh dan Kritik

Komentar Ibnu Rusyd terhadap Aristoteles tidak
hanya memperkuat fondasi Aristotelianisme dalam dunia
Islam tetapi juga membantu membawa Aristoteles kembali
ke pusat studi filosofis di Eropa. Karyanya sangat
berpengaruh di kalangan filsuf Skolastik, seperti Thomas
Aquinas, yang mengambil banyak dari interpretasi Ibnu
Rusyd. Namun, pendekatannya yang sangat rasional dan
kadang-kadang dianggap terlalu mengakomodasi filsafat
atas teologi mendapat kritik dari beberapa teolog Islam dan
Kristen.

Dengan demikian, hubungan Ibnu Rusyd dengan
Aristoteles adalah salah satu kunci dalam sejarah
pemikiran filosofis, yang membantu menjembatani
pemikiran antara dunia klasik, dunia Islam, dan Eropa
Abad Pertengahan, menggarisbawahi pentingnya dialog
antarbudaya dan interdisipliner dalam pengembangan ilmu
pengetahuan dan filosofi.




Pencarian Tuhan dan Dalil Wujud Tuhan

Ibnu Rusyd, dikenal sebagai Averroes di Barat,
memiliki pandangan yang sangat terstruktur dan filosofis
terkait pencarian dan dalil keberadaan Tuhan. Sebagai
seorang pemikir yang berusaha menyelaraskan filsafat
Aristoteles dengan ajaran  Islam, Ibnu Rusyd
mengemukakan argumen yang rasional dan mendalam
mengenai keberadaan Tuhan, yang dia anggap sebagai
fondasi bagi semua eksplorasi ilmiah dan filosofis.

Pencarian Tubhan

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan, sebagai
prinsip tertinggi dan penyebab pertama, bisa dikenali dan
dipahami melalui studi alam semesta. Alam, menurutnya,
beroperasi menurut hukum dan prinsip yang logis dan
dapat dianalisis, yang semua menunjukkan pada desain
yang rasional dan bijaksana. Untuk Ibnu Rusyd, pencarian
Tuhan adalah melalui penggunaan akal dan penelaahan
alam—mempelajari alam adalah mempelajari tanda-tanda
kebesaran Tuhan.

Dalil Wujud Tuhan

Ibnu Rusyd memformulasikan beberapa argumen
untuk membuktikan eksistensi Tuhan, yang banyak
berakar pada filsafat Aristoteles serta melibatkan
pemikiran logis dan metafisika:

a. Argumen Gerakan (Dalil al-Haraka)

Ibnu Rusyd menggunakan varian dari argumen
Aristoteles tentang gerak. Dia berargumen bahwa karena
ada gerakan di dunia, dan setiap gerakan harus memiliki
penyebab, harus ada Penyebab Pertama yang tidak
bergerak sendiri. Tuhan, sebagai Penyebab Pertama, adalah
penggerak yang tidak bergerak, sumber dari semua gerakan
tanpa sendiri bergerak.




b. Argumen Kesatuan Intelek (Dalil al-'Aql)

Ibnu Rusyd mengembangkan ide Aristoteles tentang
intelek aktif, yang dia identifikasi dengan Tuhan.
Menurutnya, Tuhan adalah sumber dari semua
pengetahuan dan keberadaan, dan intelek manusia pada
akhirnya berpartisipasi dalam intelek ilahi ini.

c. Dalil Kausalitas

Ia juga berpendapat bahwa semua yang ada di alam
semesta memiliki penyebab, dan rantai penyebab ini tidak
bisa kembali ke masa lalu secara tak terbatas. Oleh karena

itu, harus ada Penyebab Pertama yang tidak sendiri
disebabkan, yang adalah Tuhan.

d. Kontingensi dan Keharusan

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa karena ada hal-hal
yang kontingen (mungkin ada atau mungkin tidak ada),
harus ada suatu eksistensi yang mutlak dan diperlukan,
yang keberadaannya tidak bergantung pada faktor
eksternal. Eksistensi ini adalah Tuhan.

Melalui argumen-argumen ini, Ibnu Rusyd tidak
hanya berusaha membuktikan keberadaan Tuhan tetapi
juga mendemonstrasikan cara berpikir yang menegaskan
bahwa iman dan akal, wahyu dan filsafat, bisa dan
seharusnya berjalan beriringan dalam Islam.
Pandangannya sangat mempengaruhi debat teologis dan
filosofis, baik dalam dunia Islam maupun di Barat, dan
terus relevan dalam diskusi tentang hubungan antara
sains, filsafat, dan agama

B. Perbandingan Pemikiran Filsafat Al-Ghazali dan Ibnu
Rusyd

Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd adalah dua tokoh filosofis
yang penting dalam sejarah pemikiran Islam, tetapi mereka
memiliki pendekatan yang sangat berbeda terhadap
hubungan antara filsafat dan Islam. Perbedaan ini
mencerminkan dua aliran pemikiran yang lebih luas dalam

[ 118)

)



dunia Islam tentang bagaimana mengintegrasikan atau
menyeimbangkan penggunaan akal dengan ajaran agama.

Al-Ghazali, sering disebut sebagai "pembaharu" atau
mujaddid dalam Islam, dikenal karena skeptisismenya
terhadap filsafat dan metode ilmiah yang murni rasional,
terutama yang dikembangkan oleh para filsuf seperti
Avicenna (Ibn Sina). Berikut adalah beberapa aspek kunci
dari pemikirannya:

1. Kritik terhadap Filsafat

Dalam karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan
Para Filosof), Al-Ghazali menyerang beberapa doktrin kunci
filsafat Yunani yang telah diadopsi oleh para filsuf Muslim.
Dia mengkritik klaim mereka tentang pengetahuan abadi
dan menyatakan bahwa filsafat yang berlebihan bisa
mengarah pada kekeliruan dan kesesatan.

2. Pendekatan Mistis

Al-Ghazali lebih memilih pendekatan sufistik atau
mistis dalam mencari pengetahuan tentang Tuhan. Dia
percaya bahwa pengalaman mistis dan pencerahan spiritual
adalah cara terbaik untuk mendekati kebenaran ilahi, jauh
melampaui apa yang bisa dicapai melalui rasionalitas
murni.

3. Penerimaan Logika

Meskipun kritis terhadap filsafat, Al-Ghazali
menerima logika sebagai alat yang valid untuk teologi. Dia
berpendapat bahwa logika diperlukan untuk membela
agama dan menjelaskan ajaran-ajarannya, tetapi dia
menolak aplikasi logika yang melampaui batas-batas yang
diijinkan oleh wahyu.

Ibnu Rusyd, di sisi lain, adalah seorang rasionalis kuat
yang berusaha menyelaraskan dan membela filsafat
Yunani, terutama Aristoteles, dalam konteks Islam. Dia
mengkritik  Al-Ghazali dan pendekatannya terhadap
filsafat.  Berikut adalah  beberapa  aspek dari
pendekatannya:

(119
| 119



1. Pembelaan Filsafat

Dalam "Tahafut al-Tahafut” (Kerancuan Kerancuan),
Ibnu Rusyd membalas argumen Al-Ghazali, membela
filsafat dan rasionalitas sebagai cara sah untuk mencapai
pengetahuan tentang dunia dan Tuhan. Dia berpendapat
bahwa tidak ada konflik sejati antara pengetahuan yang
datang dari wahyu dan pengetahuan yang datang dari akal.

2. Pandangan Aristotelian

Ibnu Rusyd mendukung pendekatan Aristoteles yang
sangat, menegaskan bahwa dunia dapat dipahami melalui
hukum-hukum alam yang Tuhan Iletakkan. Baginya,
mempelajari alam sama dengan mempelajari tindakan-
tindakan Tuhan.

3. Filsafat dan Agama

Ibnu Rusyd menganggap bahwa filsafat dan ilmu
pengetahuan tidak hanya kompatibel dengan Islam tetapi
juga esensial untuk pemahaman agama yang lengkap. Dia
berpendapat bahwa filosofi mendalam diperlukan untuk
menjelaskan dan membela prinsip-prinsip Islam pada
tingkat yang lebih tinggi.

Perbandingan antara Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd
menggambarkan dua pendekatan yang sangat berbeda
dalam Islam tentang peran dan tempat filsafat. Al-Ghazali
lebih mengutamakan spiritualitas dan pengalaman mistik,
sedangkan Ibnu Rusyd menekankan pentingnya akal dan
analisis filosofis. Perdebatan antara keduanya terus
mempengaruhi diskusi tentang hubungan antara iman dan
akal, wahyu dan filsafat dalam dunia Islam dan di luar itu.

Ibnu Rusyd adalah figur sentral dalam sejarah filsafat
dan ilmu pengetahuan, yang karyanya menjembatani dunia
Islam dan Kristen melalui pengaruhnya yang kuat pada
skolastisisme dan pemikiran Renaisans. Melalui komentar
dan analisisnya atas Aristoteles, ia tidak hanya
mempertahankan tetapi juga memperkaya warisan filosofis
yang dia terima, membuktikan bahwa dialog antarbudaya

(120
| 120



bisa menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan
metodologi yang lebih kuat. Karyanya menegaskan
pentingnya rasionalitas dan empirisme, prinsip-prinsip
yang tetap menjadi dasar dari banyak aspek ilmu
pengetahuan dan filsafat modern.

Pemaparan ini menyediakan gambaran komprehensif
tentang kehidupan, filsafat, dan pengaruh Ibnu Rusyd,
menyoroti bagaimana dia tidak hanya mempertahankan
tetapijuga memperkaya warisan Aristoteles dan bagaimana
karyanya membantu membentuk dasar-dasar pemikiran
dan metode ilmiah yang masih relevan hari ini.

Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd mewakili dua kutub
filsafat Islam yang seringkali bertentangan: mistisisme
melawan rasionalisme; skeptisisme epistemologis melawan
empirisme. Keduanya, bagaimanapun, mencari harmoni
antara keimanan dan rasio, masing-masing melalui jalur
yang sangat berbeda. Mempelajari kedua filosof ini
memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana
filsafat dapat menawarkan berbagai cara untuk menjelajahi
dan memahami realitas, serta bagaimana berbagai
pendekatan ini dapat bertemu atau berbenturan dalam
konteks perubahan sosial, ilmiah, dan teologis.

Dengan memahami karya dan kehidupan Al-Ghazali
dan Ibnu Rusyd, mahasiswa dapat lebih menghargai
kompleksitas dialog antara filsafat, ilmu pengetahuan, dan
agama, serta implikasi dialog ini terhadap pemikiran dan
kehidupan modern. Pemahaman ini juga membantu
membangun jembatan antara tradisi intelektual Islam dan
Barat, menunjukkan bagaimana masing-masing telah
mempengaruhi yang lain dalam perkembangan global
pengetahuan dan filsafat.

121]

——
(-



FILSAFAT ABAD
PERTENGAHAN & TRANSISI
FILSAFAT MODERN

A. Pengantar

Filsafat abad pertengahan adalah periode penting
dalam sejarah pemikiran intelektual yang berlangsung
kira-kira dari abad ke-5 hingga ke-15 Masehi. Filsafat ini
sering kali diidentifikasi dengan upaya integrasi pemikiran
filosofis Yunani kuno, terutama Plato dan Aristoteles,
dengan doktrin-doktrin agama monoteistik, terutama
Kekristenan, meskipun terdapat pengaruh signifikan dari
pemikiran Islam dan Yahudi.

Karakteristik Utama Filsafat Abad Pertengahan
1. Sintesis Agama dan Rasionalitas

Filsafat abad pertengahan terutama didominasi oleh
usaha-usaha sintesis antara keyakinan agama dengan
metode dan prinsip-prinsip rasional dari filsafat kuno.
Sintesis ini paling jelas terlihat dalam karya-karya filsuf
Skolastik seperti Santo Thomas Aquinas yang berusaha
menyelaraskan Aristotelianisme dengan teologi Kristen.

2. Dominasi Gereja

Selama periode ini, Gereja Katolik memegang
pengaruh yang kuat atas kehidupan intelektual di Eropa.
Pendidikan, yang terutama dijalankan oleh para biarawan
di monasteri dan kemudian di universitas, banyak berfokus

(122
| 122}



pada studi teologi, yang secara intrinsik terkait dengan
filsafat.

3. Pengembangan Skolastisisme

Skolastisisme, yang menjadi metodologi dominan
dalam filsafat abad pertengahan, mencari untuk
mendirikan kebenaran agama menggunakan pendekatan
rasional dan dialektis. Ini mencakup penggunaan logika
Aristotelian untuk memahami dan membela doktrin
Kristen.

Kontribusi dari Filsafat Islam dan Yahudi

Para pemikir Muslim seperti Al-Farabi, Avicenna (Ibn
Sina), dan Averroes (Ibn Rushd), serta pemikir Yahudi
seperti Maimonides, memberikan kontribusi besar terhadap
filsafat abad pertengahan melalui karya-karya mereka yang
sering kali mempengaruhi pemikir Kristen di Eropa.

Perdebatan Besar

Filsafat abad pertengahan tidak terlepas dari
perdebatan teologis dan filosofis, seperti kontroversi
universal (sengketa antara realisme dan nominalisme),
perdebatan tentang rasio dan iman, serta masalah
kehendak bebas versus predestinasi.

Tokoh Utama Filsafat Abad Pertengahan

1. Santo Agustinus - Memengaruhi awal abad
pertengahan dengan karyanya yang memadukan
pemikiran Kristen dengan filosofis Platonisme.

2. Santo Thomas Aquinas - Pemikir Skolastik yang
berpengaruh, yang karyanya "Summa Theologica"
berusaha untuk menyatukan rasionalitas Aristotelian
dengan teologi Kristen.

3. Santo Anselm - Dikenal karena argumen ontologisnya
untuk eksistensi Tuhan.

4. Duns Scotus - Dikenal untuk kontribusinya pada
konsep individuasi dan advokasi nominalisme.

[ 123)
| 123 )



5. William of Ockham - Filsuf yang berpengaruh yang

prinsipnya, Ockham's Razor, mengadvokasi
pendekatan yang lebih sederhana dalam filsafat dan
teologi.

Filsafat abad pertengahan sering kali

mempertimbangkan masalah-masalah metafisika dan
epistemologis dalam konteks yang sangat teologis, tetapi
juga meletakkan dasar untuk perkembangan pemikiran
modern dengan menekankan pentingnya penggunaan akal
budi dalam memahami dunia. Ini membuka jalan bagi
Renaisans dan, akhirnya, pencerahan, di mana filsafat
mulai beralih dari fokus yang sangat teologis ke bentuk
yang lebih sekuler dan empiris.

B. TFilsafat Scholastik Kristen

Masa scholastik awal menandai periode penting
dalam sejarah pemikiran Barat, terutama dalam
pengembangan filsafat dan teologi Kristen. Era ini, yang
berlangsung dari sekitar abad ke-9 hingga abad ke-12,
merupakan masa ketika cendekiawan Eropa berusaha
untuk menyelaraskan doktrin Kristen dengan warisan
filosofis yang kaya dari Yunani, Romawi, serta pengaruh
penting dari pemikir Islam.

1. Periode dan Konteks

Era . Sekitar abad ke-9 hingga abad ke-12.

Konteks : Scholastikisme awal berkembang dalam konteks
yang membutuhkan integrasi pemikiran teologis
dengan sumber-sumber filosofis klasik dan
Islam. Ini adalah periode ketika universitas
pertama mulai didirikan di Eropa, dan terjadi
pertukaran ilmu yang signifikan melalui
Reconquista dan kontak dengan dunia Islam,
khususnya di tempat-tempat seperti Spanyol.




2. Tokoh Utama
a. Anselm dari Canterbury (1033-1109)

Kontribusi dan Filosofi: Anselm dikenal karena
argumen ontologisnya untuk keberadaan Tuhan, yang
berusaha membuktikan keberadaan Tuhan melalui
penalaran a priori saja. Argumen ini mengusulkan bahwa,
karena kita dapat membayangkan sebuah makhluk yang
lebih besar dari semua makhluk yang bisa dibayangkan
(yaitu Tuhan), maka makhluk ini harus ada di realitas.

Karya Penting: '"Proslogion,” di mana ia
mengemukakan argumen ontologisnya, dan "Cur Deus
Homo," yang mendiskusikan teologi penebusan dan atribut-
atribut ilahi.

b. Petrus Abelardus (1079-1142)

Metodologi: Abelardus terkenal dengan pendekatan
dialektikanya yang tajam, yang menggunakan logika untuk
menjelaskan dan kadang menantang doktrin-doktrin
Kristen. Metodologi ini melibatkan penggunaan pertanyaan
dan jawaban untuk mencapai kesimpulan filosofis dan
teologis.

Karya Penting: "Sic et Non" (Yes and No), sebuah
karya yang mengkompilasi berbagai kutipan dari para Bapa
Gereja yang tampaknya bertentangan satu sama lain,
dirancang untuk mendorong analisis kritis dan diskusi
teologis.

Kontribusi Pendidikan Berbasis Dialektika: Era
scholastik awal menyaksikan peningkatan fokus pada
dialektika—seni dialog atau debat yang menggunakan
logika Aristotelian—sebagai metode pendidikan. Metode ini
menjadi inti dari kurikulum universitas yang baru
berkembang.

Penjelasan Dogma Kristen: Filsuf scholastik
menggunakan logika untuk menginterpretasi dan kadang-
kadang membela doktrin Kristen. Misalnya, menggunakan
logika untuk mendiskusikan misteri Tritunggal yang suci,
sifat Kristus, dan sakramen.

[ 125)
| 125 )



Integrasi dengan Warisan Filosofis: Cendekiawan
seperti Anselm dan Abelardus berusaha keras untuk
mengintegrasikan logika Aristotelian dan Neoplatonisme
dengan pemikiran Kristen. Mereka berpendapat bahwa
kebenaran rasional dan kebenaran wahyu ilahi pada
akhirnya harus konsisten karena kedua sumber tersebut
berasal dari Tuhan.

Masa scholastik awal adalah periode transformatif
dalam sejarah pemikiran Eropa yang menetapkan dasar
bagi diskusi filosofis dan teologis yang lebih luas dalam
abad-abad berikutnya. Dengan tokoh seperti Anselm dan
Abelardus memimpin, era ini mengembangkan alat-alat
intelektual yang memungkinkan eksplorasi mendalam atas
doktrin Kristen melalui lensa filosofis, membuka jalan bagi
dialog yang lebih kaya dan lebih kompleks dalam
skolastisisme tinggi. Pendekatan mereka terhadap konflik
antara akal dan iman—melalui penggunaan logika dan
dialektika—tetap relevan, menunjukkan bagaimana tradisi
intelektual dapat memfasilitasi pemahaman mendalam
tentang kebenaran spiritual dan filosofis.

Pemaparan di atas menyediakan gambaran
komprehensif tentang periode scholastik awal, menyoroti
bagaimana Anselm dan Abelardus menggunakan logika dan
dialektika untuk menjelaskan dan terkadang menantang
doktrin Kristen, dan bagaimana metodologi mereka
membentuk fondasi pendidikan berbasis dialektika yang
menjadi inti dari kurikulum universitas yang baru
berkembang.

C. Filsafat Pada Periode Filsafat Skolastik Islam

Periode filsafat Skolastik Islam, yang sering juga
disebut sebagai Zaman Keemasan Islam, merujuk pada
masa berkembangnya ilmu pengetahuan, filsafat,
kedokteran, dan seni di dunia Islam, yang berlangsung kira-
kira dari abad ke-8 hingga abad ke-14. Periode ini dicirikan
oleh penyerapan, sintesis, dan perluasan pengetahuan dari

(196
| 126



berbagai sumber, termasuk karya-karya filsuf Yunani,
India, dan Persia.

Ciri-Ciri Utama Filsafat Skolastik Islam
1. Integrasi Ilmu Pengetahuan dan Filsafat

Filsafat Skolastik Islam tidak hanya fokus pada
teologi atau agama semata, tetapi juga pada integrasi
antara pengetahuan ilmiah dan filsafat. Para filsuf Muslim
mengadaptasi dan mengembangkan filsafat Yunani kuno,
terutama karya-karya Aristoteles, Plato, dan
Neoplatonisme, untuk menjelaskan dan mendukung
doktrin-doktrin Islam.

2. Penerjemahan dan Komentar

Salah satu usaha besar pada masa ini adalah
penerjemahan luas karya-karya filsafat dan ilmu
pengetahuan dari Yunani, Persia, dan India ke dalam
bahasa Arab. Hal ini dilakukan melalui lembaga seperti
"Baitul Hikmah" (Rumah Kebijaksanaan) di Baghdad.
Komentar dan analisis terhadap teks-teks ini kemudian
membantu mengembangkan pandangan filosofis yang unik.

3. Filsafat dan Ilmu Kalam

Ilmu Kalam, yang merupakan teologi spekulatif Islam,
sering kali dilihat sebagai pendamping filsafat. Filsuf-filsuf
Skolastik Islam menggunakan metode rasional untuk
mendefinisikan dan membela prinsip-prinsip Islam, sambil
juga mempertanyakan dan berdebat mengenai berbagai
aspek teologi.

4. Perkembangan Bidang Lain

Filsafat Skolastik Islam juga berpengaruh dalam
pengembangan matematika, astronomi, kedokteran, dan
geografi. Penekanan pada rasionalitas dan empirisme
dalam filsafat mendukung kemajuan ilmiah dalam bidang-
bidang ini.

127]

——
(-



Tokoh Utama Filsafat Skolastik Islam

1. Al-Farabi - Sering disebut sebagai "Guru Kedua,"
setelah Aristoteles, karena karyanya yang luas dalam
logika, politik, dan metafisika. Dia mengembangkan
teori intelek dan jiwa yang sangat mempengaruhi
pemikiran Islam dan Barat.

2. Ibn Sina (Avicenna) - Filsuf dan ilmuwan yang
monumental, karyanya, terutama "The Book of
Healing" dan "The Canon of Medicine," berpengaruh
besar dalam filsafat dan kedokteran. Ibn Sina juga
dikenal dengan teori "esensi" dan "eksistensi" yang
mendalam.

3. Al-Ghazali - Meski sering kali dikritik karena sikap
skeptisnya terhadap filsafat, karyanya "The
Incoherence of the Philosophers" menantang beberapa
aspek filsafat Aristoteles dan Neoplatonisme,
mempromosikan pendekatan yang lebih spiritual.

4. Ton Rushd (Averroes) - Terkenal karena upaya
sistematisnya dalam mengomentari dan membela
Aristoteles, Ibn Rushd menulis "The Incoherence of
the Incoherence" sebagai tanggapan terhadap Al-
Ghazali, mempengaruhi Skolastisisme di Eropa.

Filsafat Skolastik Islam merupakan periode vital
dalam sejarah intelektual, di mana dialog antara filsafat
Yunani dengan Islam menciptakan sintesis pemikiran yang
mendalam dan berpengaruh. Melalui integrasi antara
keyakinan religius dengan rasionalitas filosofis, para filsuf
Muslim tidak hanya berkontribusi pada diskursus Islam,
tetapijuga meletakkan dasar bagi pemikiran Renaisans dan
penyebaran ilmu pengetahuan di Eropa.

D. Masa Scholastik Keemasan

Masa Scholastik Keemasan, yang berlangsung sekitar
abad ke-12 hingga abad ke-13, merupakan periode penting
dalam sejarah pemikiran Eropa. Selama masa ini, filsafat

[ 128)
| 128



dan teologi Kristen diintegrasikan lebih dalam dengan
filsafat Aristotelian yang telah disempurnakan oleh
komentar dan interpretasi dari cendekiawan Muslim dan
Yahudi. Thomas Aquinas muncul sebagai figur sentral
dalam periode ini, karyanya berfungsi sebagai titik
kulminasi dari upaya-upaya integrasi ini.

Periode dan Konteks

Era Scholastik Keemasan: Ini adalah masa ketika
filsafat Aristotelian yang diterima melalui kontak dengan
pemikir Muslim dan Yahudi sepenuhnya diadopsi dan
disesuaikan dengan teologi Kristen, terutama melalui karya
Thomas Aquinas. Periode ini juga menyaksikan pendirian
banyak universitas, yang menjadi pusat pembelajaran dan
debat intelektual. Universitas-universitas ini menjadi
sangat penting dalam menyebarkan ide-ide scholastik dan
Aristotelian.

Tokoh Utama
1. Thomas Aquinas (1225-1274)

Kehidupan dan Karya — Aquinas adalah seorang
teolog dan filsuf yang karyanya mencakup eksplorasi
ekstensif tentang filsafat alam, metafisika, dan teologi. Ia
menghabiskan sebagian besar karirnya mengajar di
Universitas Paris dan di Italia.

Summa Theologica — Karya ini adalah sintesis
monumental dari teologi Kristen dan filsafat Aristotelian,
berusaha menjelaskan doktrin Kristen dalam kerangka
berpikir Aristotelian. Dalam "Summa Theologica", Aquinas
mengembangkan argumen teologisnya dalam format
pertanyaan, objeksi, dan jawaban yang sistematis.

Kontribusi Integrasi Filsafat dan Teologi — Thomas
Aquinas berhasil mengintegrasikan metafisika Aristotelian
dengan prinsip-prinsip Kristen, menegaskan bahwa alasan
dan iman adalah dua sumber pengetahuan yang saling
melengkapi dan tidak bertentangan. Dalam "Summa
Theologica", ia menggunakan logika Aristotelian untuk

[ 129
| 129



menjelaskan dan membela doktrin Kristen seperti
eksistensi Tuhan, sifat Kristus, dan moralitas.

Metode Filsafat Dialektika Thomistic — Aquinas
memperkenalkan cara pendekatan dialektik yang
mendalam dalam teologi, menggunakan objeksi dan
jawaban untuk membahas berbagai masalah teologis dan
filsafat. Ini tidak hanya memperkaya diskusi intelektual
tetapi juga memperkuat fondasi logika dalam teologi.

Pengaruh Lanjutan Pendidikan dan Skolastisisme —
Penggunaan dan pengembangan logika Aristotelian oleh
Aquinas menjadi dasar bagi banyak kurikulum universitas
berikutnya dan membentuk pusat dari pendidikan
skolastik, yang mempengaruhi pemikiran Barat untuk
berabad-abad berikutnya.

Kanonisasi dan Kritik — Meski awalnya beberapa ide
Aquinas ditolak, seperti konsepsi tentang jiwa dan etika, ia
kemudian dikanonisasi sebagai santo oleh Gereja Katolik,
dan karyanya dianggap sebagai salah satu pencapaian
teologis tertinggi dalam sejarah Gereja.

Masa Scholastik Keemasan - Dengan Thomas
Aquinas sebagai tokoh utamanya, menandai puncak
integrasi antara filsafat Yunani klasik dan teologi Kristen.
Melalui karya-karya seperti "Summa Theologica", Aquinas
tidak hanya membentuk sintesis Aristotelian-Thomistic
tetapi juga meletakkan dasar bagi metode teologis dan
filosofis yang akan digunakan oleh cendekiawan di masa
mendatang. Pengaruhnya pada pemikiran Barat, terutama
dalam skolastisisme dan teologi Katolik, tetap kuat dan
relevan hingga hari ini. Metode rasional dan sistematis
Aquinas dalam mengatasi masalah teologis dan filsafat
menetapkan standar baru dalam diskursus intelektual yang
berpengaruh selama abad-abad berikutnya.

Pemaparan ini memberikan gambaran komprehensif
tentang Masa Scholastik Keemasan, menyoroti bagaimana
Thomas Aquinas dan karyanya "Summa Theologica"
memainkan peran kunci dalam menyatukan filsafat
Aristotelian dengan teologi Kristen, dan bagaimana

(130
{ 130}



pendekatan dialektiknya menginformasikan dan
mempengaruhi pembelajaran akademis serta diskusi
filosofis dan teologis yang lebih luas.

E. Masa Scholastik Akhir

Masa Scholastik Akhir, yang berlangsung sekitar abad
ke-14 hingga ke-15, menandai periode transisi penting
dalam sejarah pemikiran Barat. Dalam era ini,
cendekiawan-cendekiawan mulai mempertanyakan
kompleksitas dan spekulasi dari skolastisisme sebelumnya,
memimpin ke arah pendekatan yang lebih empiris dan
pragmatis terhadap ilmu pengetahuan dan filsafat. William
of Ockham muncul sebagai sosok kunci dalam periode ini,
terkenal dengan prinsip parsimoninya, yang dikenal
sebagai Ockham's Razor.

Periode dan Konteks

Era Transisi — Masa Scholastik Akhir adalah era
dimana pemikiran Eropa mulai bergerak dari abad
pertengahan menuju Renaisans. Ini adalah periode ketika
tradisi skolastik menghadapi kritik dan revisi, yang pada
akhirnya membentuk dasar bagi perkembangan metode
ilmiah modern.

Kritik terhadap Skolastisisme — Era ini ditandai
dengan kritik terhadap kompleksitas dan spekulasi filosofis
dari skolastisisme sebelumnya, dengan panggilan untuk
kembali ke pendekatan yang lebih berdasarkan
pengalaman dan observasi langsung.

Tokoh Utama
1. William of Ockham (1287-1347)

Kehidupan dan Karya — William of Ockham adalah
seorang frater Fransiskan dan filsuf yang karyanya
mengkritik beberapa aspek skolastisisme Thomistik dan
Aristotelian yang telah mendominasi pemikiran Eropa
selama beberapa abad.

[ 131)
| 131}



Ockham's Razor — Prinsipnya, yang menyatakan
bahwa penjelasan yang paling sederhana adalah yang
paling mungkin benar, menjadi fondasi penting bagi
pendekatan empiris dalam ilmu pengetahuan.

Kritik terhadap Kompleksitas Spekulatif Scholastic —
Ockham menantang kompleksitas dan spekulasi dari
argumen filosofis scholastik  yang  sebelumnya,
mengadvokasi untuk pendekatan yang lebih langsung dan
sederhana dalam menjelaskan fenomena alam dan
metafisika.

Promosi Empirisme — William of Ockham adalah salah
satu tokoh awal yang menekankan pentingnya observasi
dan pengalaman langsung sebagai dasar pengetahuan, yang
mempengaruhi perkembangan pemikiran empiris dan
metode ilmiah modern.

Dasar Metode Ilmiah Modern

Prinsip parsimoni Ockham, bersama dengan kritiknya
terhadap kompleksitas tak perlu dalam filsafat dan teologi,
memberikan landasan bagi pengembangan metode ilmiah,
yang menekankan pengujian hipotesis melalui eksperimen
dan observasi.

Masa Scholastik Akhir, dengan William of Ockham
sebagai tokoh utamanya, memainkan peran penting dalam
evolusi pemikiran Barat dari skolastisisme menuju
pendekatan yang lebih empiris dan pragmatis dalam filsafat
dan ilmu pengetahuan. Ockham's Razor, sebagai prinsip
parsimoni, menjadi salah satu fondasi bagi metode ilmiah
modern, menekankan pentingnya kesederhanaan dan
kejelasan dalam eksplorasi ilmiah dan filosofis. Era ini
menandai transisi menuju penekanan yang lebih besar pada
observasi langsung dan pengalaman sebagai sumber
pengetahuan, yang akan terus dikembangkan dalam
periode Renaisans dan Pencerahan.

Analisis ini menguraikan Masa Scholastik Akhir,
menyoroti kontribusi William of Ockham terhadap
pengembangan pemikiran Barat, khususnya dalam promosi
empirisme dan pengaruhnya terhadap dasar metode ilmiah

(132
| 132



modern, serta bagaimana era ini berfungsi sebagai
jembatan penting antara skolastisisme dan Renaisans.

F. Renaissance

Renaissance, yang secara harfiah berarti "kelahiran
kembali," adalah periode penting dalam sejarah Eropa yang
ditandai dengan kebangkitan minat yang intens terhadap
nilai-nilai klasik dan pengetahuan kuno yang sebelumnya
dilupakan selama Abad Pertengahan. Periode ini tidak
hanya melahirkan revolusi dalam seni dan arsitektur tetapi
juga membawa perubahan fundamental dalam pandangan
dunia, yang menyentuh segala aspek dari politik hingga
sains, dan dari filsafat hingga kehidupan sosial.

Definisi dan Karakteristik

Temporal Scope — Renaissance umumnya dianggap
dimulai di Italia pada abad ke-14, khususnya di Florence,
dan berlangsung hingga abad ke-17. Fenomena ini
kemudian menyebar ke seluruh Eropa, dengan setiap
wilayah mengalami "kelahiran kembali" ini dalam waktu
yang berbeda dan dengan cara yang unik.

Kembali ke Klasik — Kunci dari Renaissance adalah
revitalisasi teks-teks dan ide-ide klasik Yunani dan
Romawi. Cendekiawan Renaissance menggali kembali teks-
teks kuno yang terlupakan atau terabaikan,
menerjemahkannya dan  mengaplikasikan  prinsip-
prinsipnya dalam konteks modern mereka.

Inovasi dalam Seni dan Sains — Periode ini juga
terkenal dengan kemajuan dramatis dalam seni dan sains,
dengan tokoh seperti Leonardo da Vinci dan Michelangelo
yang tidak hanya memperbaharui teknik artistik tetapi
juga menerapkan metode ilmiah dalam pekerjaan mereka.

Filsafat Renaissance

Studi Kemanusiaan — Filsafat Renaissance sering
diidentifikasikan dengan humanisme, sebuah gerakan yang
menekankan kembali pada studi literatur, seni, dan ilmu
klasik (terutama bahasa Latin dan Yunani). Ini bertujuan

[ 133)

S |



untuk mengembangkan potensi intelektual dan moral
manusia.

Individualisme dan Sekularisme - Humanisme
mendorong penilaian ulang tentang potensi individu dan
dunia sekuler. Ini mengarah pada lebih banyak penekanan
pada hak-hak dan kemampuan individu serta pengurangan
fokus pada kelembagaan agama dalam urusan sehari-hari.

Neoplatonisme (Kebangkitan Plato) — Renaissance
juga menyaksikan kebangkitan minat pada Plato, yang ide-
1denya diintegrasikan dengan elemen-elemen Kristen dan
mistik. Neoplatonisme Renaissance sering melibatkan
penggunaan alegori dan simbolisme untuk menyampaikan
ide-ide filosofis.

Sintesis dengan Kekristenan — Filsuf seperti Marsilio
Ficino mencoba untuk menyatukan Neoplatonisme dengan
Kekristenan, berargumen bahwa keduanya memiliki tujuan
metafisika yang sama, yaitu penyatuan jiwa dengan 'the
One' atau Tuhan.

Pengaruh Politik dan Sains

Metode Ilmiah - Pendekatan humanis terhadap
pengamatan dan eksperimen mengarah pada
pengembangan metode ilmiah, yang dipromosikan oleh
tokoh-tokoh seperti Francis Bacon. Ini menandai awal dari
revolusi ilmiah, yang akan mencapai puncaknya pada karya
Galileo dan Newton.

Filsafat Politik — Dalam bidang politik, pemikiran
Renaissance mendorong kembalinya ke teori-teori
republikan dari Roma kuno, yang dipelopori oleh Niccolo
Machiavelli. Ini juga membantu pengembangan teori
kontrak sosial, yang akan dijelajahi lebih lanjut oleh filosof
sepertli Thomas Hobbes dan John Locke.

Renaissance adalah periode transformasi intelektual,
kultural, dan ilmiah yang mendalam, yang "kelahiran
kembali" dari pengetahuan dan nilai-nilai klasik membawa
pembaruan dan kemajuan di hampir semua bidang
kehidupan. Dari pengembangan seni visual yang
revolusioner hingga pemurnian metode ilmiah dan

[ 134)

)



penggalian kembali fondasi-fondasi filsafat politik,
Renaissance tidak hanya membentuk struktur dari dunia
modern Barat tetapi juga menetapkan standar baru dalam
pengejaran pengetahuan dan keindahan. Dalam filsafat,
pendekatan ini meredefinisi hubungan manusia dengan
alam, masyarakat, dan yang ilahi, mengarahkan era
menuju pencerahan dan inovasi berkelanjutan.

Pemaparan ini menggambarkan Renaissance sebagai
titik balik penting dalam sejarah pemikiran dan kultur
Eropa, menggali kontribusi filosofis dari humanisme,
Neoplatonisme, dan dampaknya pada sains dan politik,
menyoroti bagaimana era ini  merestorasi dan
memperbaharui pandangan dunia yang lebih tua, dan
bagaimana hal itu mengarah pada kemajuan-kemajuan
penting yang mengatur panggung untuk modernitas.

G. Ciri-ciri Pemikiran Filsafat Modern

Filsafat modern, yang mengambil akar dari
Renaissance, sangat ditandai oleh serangkaian perdebatan
intelektual yang mendalam mengenai sumber dan sifat
pengetahuan manusia, serta metode yang sesuai untuk
mengejar pemahaman tentang dunia. Dua aliran besar
dalam hal ini adalah rasionalisme dan empirisme, yang
masing-masing memiliki pendukungnya yang berat.

Rasionalisme vs Empirisme

Rasionalisme — Aliran ini, yang diwakili oleh filsuf
seperti Descartes, Spinoza, dan Leibniz, menekankan
bahwa alasan merupakan sumber utama dan dasar
pengetahuan. Mereka berpendapat bahwa melalui
penggunaan akal budi saja, manusia bisa mendapatkan
pengetahuan tentang realitas yang bersifat a priori
(independen dari pengalaman sensorik) (Descartes, 1637;
Spinoza, 1677; Leibniz, 1714).

Empirisme — Di sisi lain, empirisme, yang diadvokasi
oleh Locke, Berkeley, dan Hume, menegaskan bahwa
pengetahuan berasal dari pengalaman sensorik. Mereka
berargumen bahwa semua ide dan konsep kita berkembang

[ 135)

S |



dari data yang kita peroleh melalui indera kita (Locke, 1689;
Berkeley, 1710; Hume, 1748).

Skeptisisme dan Kritisisme

Skeptisisme — Penggunaan skeptisisme sebagai
metode Kkritis berarti secara sistematis mempertanyakan
dan meminta bukti untuk setiap kepercayaan yang
diterima. Hal ini dilakukan untuk memfilter kepercayaan
yang benar-benar berdasarkan alasan yang kuat dari yang
tidak.

Kantisisme — Immanuel Kant, melalui karyanya,
mengembangkan aliran kritisisme, yang secara khusus
meneliti batas-batas alasan dan kemampuan kita untuk
memahami dunia. Kant berargumen bahwa sementara kita
bisa mengenal fenomena (dunia sebagaimana terlihat
melalui indera kita), noumena (dunia sebagaimana adanya)
tetap tidak dapat diketahui (Kant, 1781).

Ilmu dan Metode Ilmiah

Ilmu Pengetahuan — Pada periode modern, ada
peningkatan fokus pada ilmu pengetahuan sebagai cara
untuk sistematis memahami dan mengendalikan dunia
alam. Ini termasuk pengembangan metode ilmiah yang
bertujuan untuk meminimalisir bias dan kesalahan dalam
eksperimen dan observasi, sehingga menghasilkan
pengetahuan yang objektif.

Metode Ilmiah — Metode ilmiah, yang terutama
dikembangkan selama dan setelah  Renaissance,
memfasilitasi penemuan ilmiah melalui penggunaan
eksperimen terkontrol, observasi, dan repeatability, yang
merupakan dasar dari ilmu pengetahuan modern.

Filsafat modern membawa pembaruan pada cara
manusia mendekati dan memvalidasi pengetahuan serta
realitas. Rasionalisme dan empirisme, meski sering dilihat
sebagai dua sisi yang berlawanan, keduanya telah
memberikan kontribusi yang berarti dalam cara kita
memahami dunia. Skeptisisme dan kritisisme, terutama
yang diperkenalkan oleh Kant, telah membantu dalam

[ 136)

)



mendefinisikan  batas-batas  pengetahuan manusia.
Sementara itu, penekanan yang meningkat pada ilmu
pengetahuan dan penggunaan metode ilmiah telah
mengubah tidak hanya filsafat tapi juga praktek ilmiah,
membuka jalan bagi kemajuan teknologi dan pemahaman
ilmiah di masa depan.

H. Tokoh Filsafat Modern
1. René Descartes

René Descartes, sering disebut sebagai bapak filsafat
modern, adalah  seorang filsuf, ilmuwan, dan
matematikawan Prancis yang karyanya telah membentuk
landasan untuk zaman Pencerahan di Eropa dan
pengembangan filsafat Barat berikutnya. Karya dan
pemikirannya terus mempengaruhi berbagai bidang studi,
dari filsafat dan logika hingga matematika dan ilmu
pengetahuan alam.

Karya Utama

"Meditasi tentang Filsafat Pertama" (Descartes, 1641).
Dalam karya ini, Descartes mengemukakan serangkaian
meditasi yang mencoba meragukan segala sesuatu yang
tidak pasti, untuk mencari dasar yang pasti dari
pengetahuan dan keberadaan. Karya ini penting tidak
hanya dalam konteks filsafat tetapi juga dalam
pengembangan metode skeptis yang sistematis.

Kontribusi

"Cogito, ergo sum" (Aku berpikir, maka aku ada).
Frasa ini, yang muncul dalam karyanya, menjadi salah satu
pernyataan filsafat paling terkenal dan telah menjadi dasar
dari rasionalisme Barat (Descartes, 1641). Descartes
menggunakan argumen ini untuk menetapkan keberadaan
dirinya sebagai suatu entitas yang berpikir dan oleh
karenanya, sebagai bukti pertama dari epistemologi yang
dibangun dari keraguan metodis.

[ 137)
| 137}



Pemisahan antara Res Cogitans dan Res Extensa.
Descartes membedakan antara 'dunia pikiran' (res cogitans)
dan 'dunia materi' (res extensa), yang menetapkan dualisme
kartesius. Dualisme ini mengajukan bahwa realitas terdiri
dari dua substansi yang fundamental dan berbeda:
substansi pikiran (yang tidak berdimensi dan tidak
berinteraksi secara fisik) dan substansi materi (yang
berdimensi dan berinteraksi secara fisik) (Descartes, 1641).

René Descartes adalah figur kunci dalam sejarah
filsafat yang ide-idenya, terutama "Cogito, ergo sum" dan
dualisme substansi, telah membentuk struktur dasar bagi
banyak debat filosofis yang berikutnya. Karyanya dalam
"Meditasi tentang Filsafat Pertama" tidak hanya membawa
revolusi dalam filsafat tetapi juga mempengaruhi
pengembangan ilmu pengetahuan, dengan menekankan
pada pentingnya keraguan metodis dan kepercayaan pada
akal untuk mendapatkan pengetahuan. Melalui
pendekatannya yang inovatif, Descartes telah meletakkan
fondasi bagi rasionalisme Barat dan pemikiran modern
yang lebih luas, menginspirasi generasi pemikir untuk
mengeksplorasi hubungan antara pikiran, materi, dan
realitas.

2. John Locke

John Locke, seorang filsuf Inggris abad ke-17,
merupakan sosok penting dalam pengembangan filsafat
empirisme yang menekankan peran pengalaman dan
persepsi sensori dalam pembentukan pengetahuan.
Karyanya telah membawa pengaruh besar tidak hanya
pada filsafat tetapi juga pada pengembangan teori politik
dan pendidikan.

Karya Utama

"An Essay Concerning Human Understanding" (Locke,
1689). Dalam karya monumental ini, Locke menjelaskan
teorinya tentang bagaimana manusia memperoleh
pengetahuan, yang berlawanan dengan doktrin rasionalis
tentang ide-ide bawaan. Dia berargumen bahwa semua

[ 138)

)



manusia dilahirkan tanpa pengetahuan bawaan, dan bahwa
semua konten pikiran berasal dari pengalaman.

Kontribusi

Teori Tabula Rasa — Locke memperkenalkan konsep
bahwa pikiran manusia pada saat kelahiran adalah seperti
lembaran kosong (tabula rasa), dan hanya pengalaman
sensori—apa yang kita lihat, dengar, rasakan, dll. — yang
menulis di atas lembaran tersebut. Pandangan ini
menempatkan pengalaman sebagai sumber utama
pengetahuan dan adalah dasar dari empirisme (Locke,
1689).

Empirisme —  Melalui pendapatnya bahwa
pengetahuan berasal dari pengalaman, Locke memberikan
landasan filosofis untuk metode ilmiah modern yang
menekankan pentingnya observasi dan eksperimen. Konsep
tabula rasa Locke sangat berpengaruh dalam psikologi,
pendidikan, dan berbagai cabang filsafat lainnya.

John Locke adalah salah satu pemikir paling
berpengaruh dari zaman modern awal, yang ide-idenya
tentang sumber dan sifat pengetahuan terus mempengaruhi
berbagai bidang studi hingga hari ini. Dengan menolak
gagasan pengetahuan bawaan dan menekankan peran
esensial pengalaman, Locke tidak hanya membantu
meletakkan dasar bagi empirisme tetapi juga mendorong
pengembangan pendekatan ilmiah terhadap penelitian di
alam  semesta. "An  Essay  Concerning  Human
Understanding” adalah karya yang esensial untuk
memahami evolusi pemikiran manusia mengenai pikiran
dan pengetahuan, memainkan peran kunci dalam transisi
dari paradigma filosofis kuno ke pendekatan lebih
eksperimental dan berbasis bukti yang karakteristik ilmu
pengetahuan modern.

3. Immanuel Kant

Immanuel Kant, seorang filsuf Jerman dari era
Pencerahan, adalah salah satu pemikir paling berpengaruh
dalam sejarah filsafat modern. Karyanya telah revolusioner,

[ 139)

S |



terutama dalam bidang epistemologi dan etika, dimana ia
menantang paradigma sebelumnya dan menetapkan
kerangka kerja baru yang masih berpengaruh hingga hari
ini.

Karya Utama

"Critique of Pure Reason" (Kant, 1781). Ini adalah
salah satu karya filosofis paling kompleks dan mendalam
yang pernah ditulis. Kant mengembangkan kerangka
kritisisme, yang membedakan secara tajam antara
fenomena (dunia sebagaimana kita alami melalui indera
kita) dan noumena (dunia sebagaimana adanya, yang tidak
dapat kita akses secara langsung).

Kontribusi

Kritisisme Kantian — Kant mengajukan bahwa
sementara pengetahuan empiris (pengetahuan tentang
fenomena) adalah mungkin, pengetahuan metafisik
(pengetahuan  tentang noumena) adalah  secara
fundamental terbatas. Ini menantang rasionalisme dan
empirisme yang dominan pada masanya dengan
mengusulkan bahwa struktur dasar pikiran kita
membentuk pengalaman kita dari realitas.

Distingsi Fenomena vs Noumena — Kant berpendapat
bahwa kita hanya dapat memiliki pengetahuan empiris
yang pasti tentang fenomena - dunia seperti yang Kkita
alami. Sebaliknya, noumena, atau "hal-hal itu sendiri" (the
things in themselves), tetap tidak terjangkau, yang
menempatkan batasan pada ruang lingkup dan kapasitas
rasional manusia (Kant, 1781).

Epistemologi dan Etika — Melalui "Critique of
Practical Reason” dan "Critique of Judgment,” Kant juga
mengembangkan teori etika yang berbasis pada prinsip
kewajiban moral dan estetika, yang memperluas
pengaruhnya dari teori pengetahuan ke dalam bagaimana
kita harus bertindak dan merespon secara moral dan
estetis.

[ 140)
| 140



Immanuel Kant memperkenalkan era baru dalam
pemikiran filosofis dengan kerangka kritisismenya, yang
tidak hanya meredefinisi batas-batas pengetahuan manusia
tetapi juga menetapkan norma-norma etika yang
berorientasi pada prinsip rasionalitas dan universalitas.
"Critique of Pure Reason"” dan karya-karya susulannya
menawarkan sebuah sistem filosofis yang mendalam yang
menggabungkan epistemologi, metafisika, etika, dan
estetika ke dalam sebuah sintesis yang koheren dan
berpengaruh. Melalui pendekatan ini, Kant tidak hanya
membentuk fondasi bagi banyak debat filosofis kontemporer
tetapi juga menginspirasi generasi filsuf untuk
mempertanyakan dan menjelajahi kompleksitas
pengalaman manusia dan batasan akal.

Peralihan dari Filsafat Scholastik ke Renaissance dan
ke Filsafat Modern menandai transformasi mendalam
dalam  pemikiran manusia. Abad  Pertengahan
menanamkan fondasi yang kuat dalam logika dan teologi,
sementara Renaissance memicu minat terbarukan dalam
humanisme dan sains klasik. Filsafat Modern, yang terbagi
antara rasionalisme dan empirisme, membangun kerangka
kerja bagi revolusi ilmiah dan pencerahan yang akan
mengikuti, menetapkan prinsip-prinsip yang masih
menentukan wajah intelektual dunia kontemporer.
Mendalami periode-periode ini membuka pemahaman yang
lebih dalam tentang bagaimana ide-ide tentang
pengetahuan, realitas, dan eksistensi manusia telah
berkembang dan terus mempengaruhi kita.

141 ]

——
(-



HELENISME & FILSAFAT
YUNANI: ALTRAN STOA,
EPICUREANISME, &
SKEPTISISME

A. DPeriode Helenistik: Sebuah Era Ekspansi Filsafat
Yunani

Periode Helenistik, yang terentang dari kematian
Alexander Agung pada tahun 323 SM hingga aneksasi Mesir
oleh Roma pada 30 SM, adalah era signifikan dalam sejarah
Yunani dan Mediterania yang lebih luas. Era ini menandai
penyebaran luas kebudayaan Yunani dan, pentingnya bagi
topik ini, perkembangan berbagai aliran filsafat yang
berpengaruh besar.

Filsafat Yunani dan Perluasannya

Selama periode ini, filsafat Yunani tidak hanya
melanjutkan tradisi pra-Sokratik dan klasik tetapi juga
berkembang dalam bentuk-bentuk baru yang kompleks
yang merespons kondisi sosial-politik yang berubah cepat.
Tiga aliran filsafat yang dominan—Stoisisme,
Epicureanisme, dan Skeptisisme—masing-masing
menawarkan jawaban yang unik atas pertanyaan tentang
etika, alam semesta, dan pengetahuan.

Aliran Filsafat Utama

1. Stoisisme: Berfokus pada ketidakpedulian terhadap
hal-hal yang tidak dapat dikontrol dan penerimaan

(142
| 142}



terhadap nasib, dengan kebajikan sebagai satu-
satunya kebaikan.

2. Epicureanisme: Menekankan pada pencarian
kesenangan rasional dan penghindaran dari rasa sakit
sebagai cara untuk mencapai kebahagiaan.

3. Skeptisisme: Berpusat pada ide bahwa kepastian
adalah tidak mungkin dicapai, menyarankan suspensi
penilaian untuk mencapai ketenangan pikiran.

Filsafat ini menyebar melalui lingkaran intelektual
dan di antara massa di seluruh dunia Mediterania,
dipengaruhi oleh interaksi antarbudaya yang intens selama
dan setelah penaklukan-penaklukan oleh Alexander Agung.

B. Aliran Stoa
1. Pendiri dan Pengikut
Pendiri

Stoisisme didirikan oleh Zeno dari Citium sekitar
tahun 300 SM di Athena. Filsafat ini, dengan cepat
menyebar dari Yunani ke Roma dan menjadi sangat populer
di kalangan elit Romawi.

Pengikut Penting

+ Seneca — Seorang senator dan penasehat Nero, yang
tulisan-tulisannya masih dipelajari untuk
kebijaksanaannya tentang etika dan penderitaan.

+ Epictetus — Seorang budak yang menjadi filosof
terkemuka, mengajarkan bahwa kebebasan sejati
datang dari penerimaan.

* Marcus Aurelius — Kaisar Romawi dan filosof, yang
"Meditations"-nya  merefleksikan  pemikirannya
tentang kebajikan dan filosofi.

143]

——
(-



2. Filsafat dan Doktrin
Prinsip Utama Stoisisme

Etika - Stoisisme menekankan apatheia
(ketidakpedulian terhadap hal-hal yang tidak dapat
dikontrol) dan amor fati (cinta terhadap takdir). Para Stoik
percaya bahwa kebajikan, yang dicapai melalui penalaran
yang baik dan karakter yang kuat, adalah satu-satunya
kebaikan yang sejati.

Fisika — Mereka menganggap alam semesta sebagai
kesatuan yang rasional dan terorganisir, diatur oleh Logos
(hukum alam yang rasional), yang juga berperan sebagai api
yang menghidupkan dan membimbing alam semesta.

Logika —  Stoisisme mengembangkan  teori
pengetahuan yang berbasis pada konsep ‘'kataleptik
phantasia' (impresi yang dapat dipercaya), yang diperlukan
untuk pengetahuan yang benar dan memadai.

3. Kontribusi dan Pengaruh
Pengaruh Stoisisme

Di Roma — Stoisisme sangat berpengaruh di Roma,
terutama di kalangan elit. Filsafat ini mengajarkan
pengendalian diri dan ketahanan sebagai cara untuk
mengatasi emosi negatif.

Inspirasi untuk Kekristenan — Banyak prinsip Stoik,
terutama yang berkaitan dengan etika dan ketahanan
dalam menghadapi penderitaan, menemukan jalan mereka
ke dalam ajaran-ajaran Kristen awal dan terus
mempengaruhi pemikiran Kristen modern.

Stoisisme, melalui prinsip-prinsipnya yang
menekankan ketahanan, ketidakpedulian terhadap faktor
eksternal, dan penekanan pada kebajikan, tidak hanya
membentuk cara individu dalam menghadapi kehidupan
sehari-hari tetapi juga secara signifikan mempengaruhi
pengembangan etika Barat dan pemikiran filosofis.




C. Aliran Epicureanisme
1. Pendiri dan Pengikut

Epicuros (341-270 SM) adalah seorang filsuf Yunani
yang pendiriannya mendirikan aliran Epicureanisme di
Athena. Dia membangun sekolahnya, yang dikenal sebagai
"Taman Epicuros," bukan hanya sebagai tempat mengajar
tetapi juga sebagai komunitas bagi pengikutnya untuk
hidup dan belajar bersama, merefleksikan filsafatnya
tentang kehidupan yang sederhana dan fokus pada
kesejahteraan internal.

Pengikut Epicureanisme tetap populer selama
beberapa abad, menarik banyak pengikut yang menerapkan
dan menyebarkan ajarannya melalui tulisan dan
pengajaran, bahkan setelah kematian Epicuros.

2. TFilsafat dan Doktrin

* Etika Epicurean — Kenikmatan sebagai Tujuan
Tertinggi
* Hedonisme Rasional — Berbeda dengan persepsi

hedonisme yang populer yang fokus pada kenikmatan
fisik, Epicuros menekankan bahwa kenikmatan sejati
adalah ketiadaan rasa sakit dan ketakutan, yang
mencapal keadaan damai atau ataraxia.

* Prioritas Kenikmatan Rohani — Menurut Epicuros,
kenikmatan mental dan rohani lebih penting dari
pada kenikmatan fisik karena kenikmatan fisik
bersifat sementara dan sering kali menimbulkan hasil
yang tidak diinginkan yang dapat mengganggu
ketenangan jiwa.

Fisika Epicurean’ Atomisme

* Adopsi dari Demokritus — Epicureanisme mengadopsi
teori atomisme dari Demokritus, yang menyatakan
bahwa segala sesuatu di alam semesta, termasuk jiwa,
terbuat dari atom—partikel kecil, kekal, dan tak
terbagi yang bergerak di dalam kekosongan.

+  Epistemologi Epicurean — Pengetahuan Melalui Indra.

[ 145)
| 145 )



* Sensasi dan Prekonsepsi — Epicuros berpendapat
bahwa pengetahuan dasar tentang dunia diperoleh
melalui sensasi—interaksi langsung dengan objek
melalui indra. Prekonsepsi (konsep umum yang kita
miliki sebelum pengalaman tertentu) dan perasaan
juga berperan dalam proses epistemologis, membantu
kita dalam membentuk pemahaman dan ekspektasi
tentang objek dan fenomena.

3. Kontribusi dan Pengaruh

Di tengah ketidakpastian dan pergolakan politik yang
menyertai periode Helenistik, Epicureanisme menawarkan
suatu pendekatan yang menenangkan, menekankan
pentingnya persahabatan, kebebasan dari rasa takut
(terutama rasa takut terhadap dewa dan kematian), dan
kehidupan intelektual yang aktif sebagai jalan menuju
kebahagiaan.

Filsafat Epicuros terus mempengaruhi pemikiran
Barat jauh melampaui zamannya, dengan aspek-aspek dari
Epicureanisme muncul dalam berbagai bentuk filsafat dan
bahkan dalam beberapa prinsip-prinsip dasar ilmu psikologi
modern mengenai pencarian kebahagiaan dan pencegahan
penderitaan.

Aliran Epicuros, dengan penekanannya pada
pencarian kenikmatan rasional dan kehidupan yang diatur
oleh pemahaman dan bukan takut akan takdir atau dewa,
menyediakan kerangka kerja yang kuat untuk mengatasi
tantangan eksistensial dan etis. Dengan mengarahkan
perhatian pada kenikmatan yang abadi dan ketenangan
pikiran melalui kebijaksanaan, persahabatan, dan
pengetahuan, Epicuros menawarkan pandangan dunia
yang tetap relevan dalam membantu individu mencapai
pemahaman diri dan kebahagiaan sejati. Filsafatnya
mengajarkan bahwa dalam menghadapi realitas alam
semesta yang acak dan sering kali tidak peduli, pendekatan
yang paling rasional dan memuaskan adalah
mengembangkan kebijaksanaan personal dan hubungan
antar manusia yang mendukung.

(146 )
| 146



D. Aliran Skeptisisme
1. Pendiri dan Pengikut

Pyrrho dari Elis (sekitar 360-270 SM), seorang filsuf
Yunani, dianggap sebagai pendiri aliran Skeptisisme.
Filosofinya sangat dipengaruhi oleh pengalamannya selama
ekspedisi dengan Alexander Agung, terutama melalui
interaksi dengan berbagai budaya dan tradisi filosofis
Timur.

Aliran skeptis berkembang lebih lanjut melalui tokoh-
tokoh seperti Sextus Empiricus, yang catatannya
menyediakan satu-satunya sumber utuh tentang ajaran
skeptis kuno yang masih bertahan. Filsafat skeptis
menekankan penangguhan penilaian (epoché) dan
mempertanyakan klaim pengetahuan yang pasti,
mempengaruhi pemikiran filosofis di banyak era
berikutnya.

2. TFilsafat dan Doktrin

+ Epistemologi — Penangguhan Penilaian

- Epoché (Penangguhan Penilaian) — Skeptisisme klasik
mengajarkan  bahwa, dengan  menangguhkan
penilaian tentang kebenaran klaim yang tidak
terverifikasi, seseorang dapat menghindari
kegelisahan yang berasal dari percobaan gagal untuk
mencapai kepastian. Para skeptik percaya bahwa
kebenaran mutlak mungkin tidak terjangkau dan
bahwa pengetahuan manusia selalu bersifat tentatif
(Sextus Empiricus, n.d.).

+ Etika - Ketenangan Melalui Penangguhan
Kepercayaan

- Ataraxia (Ketenangan) — Para skeptik berargumen
bahwa ketenangan dan kedamaian batin dapat
dicapai dengan menahan diri dari pertikaian teoretis,
memilih untuk tidak berkomitmen pada kebenaran
yang tidak pasti. Ini menghindari konflik internal dan
eksternal yang sering menyertai klaim pengetahuan
yang tegas.

[ 147)
| 147}



3. Kontribusi dan Pengaruh

Skeptisisme telah memainkan peran penting dalam
filosofi dengan menyediakan pendekatan kritis terhadap
dogma dan otoritas yang tak terbantahkan. Dengan
menantang kebenaran yang diterima, skeptisisme
mendorong penyelidikan terus-menerus dan penerimaan
terhadap keraguan dan ketidakpastian sebagai aspek
esensial dari kehidupan intelektual.

Prinsip-prinsip skeptis mempengaruhi pemikiran
selama Renaisans dan membantu meletakkan dasar untuk
Empirisisme Modern, yang juga menekankan pengamatan
dan pengalaman sebagai sumber pengetahuan. Skeptisisme
telah mendorong pengembangan metode ilmiah yang lebih
sistematis, yang mengutamakan bukti empiris dan
eksperimental dalam pembentukan teori ilmiah.

Aliran Skeptisisme, dengan doktrin utamanya yang
menekankan pentingnya epoché dan pencapaian ataraxia,
telah membentuk cara manusia memahami batasan
pengetahuan dan kebijaksanaan. Pengaruhnya yang luas
terhadap pemikiran Eropa—dari filosofi kuno hingga
Renaisans dan selanjutnya ke Empirisisme Modern—
menunjukkan bahwa mengakui ketidakpastian dan
keraguan bukan hanya penting untuk kemajuan ilmiah
tetapijuga untuk pemahaman filosofis tentang manusia dan
alam semesta. Skeptisisme, oleh karena itu, tetap relevan
sebagai pendekatan yang memperkaya dan mempertajam
diskursus intelektual, mendorong refleksi yang kritis dan
terus-menerus terhadap apa yang kita anggap kita tahu.

Melalui pendekatan skeptis, kita diajak untuk selalu
meninjau ulang dan mempertanyakan asumsi serta klaim
pengetahuan, menjaga agar dialog intelektual tetap
dinamis dan terbuka terhadap revisi dan perbaikan. Ini
tidak hanya menunjukkan kerendahan hati dalam
pencarian kita akan kebenaran tetapi juga menghormati
kompleksitas realitas yang sering kali melampaui
pemahaman sederhana atau dogma yang tak terbantah.

[ 148)
[ 148}



Periode Helenistik adalah era eksplorasi filosofis yang
menandai transisi dari polis Yunani klasik ke struktur
geopolitik yang lebih luas di bawah kekuasaan Romawi dan
selanjutnya. Stoisisme, Epicureanisme, dan Skeptisisme
masing-masing menawarkan jawaban yang berbeda untuk
masalah etika, pengetahuan, dan kehidupan yang baik.
Melalui penerimaan nasib, pencarian kenikmatan tanpa
rasa sakit, atau penghindaran dogmatisme, masing-masing
menyediakan panduan yang masih relevan untuk masalah-
masalah kontemporer. Pembelajaran tentang aliran-aliran
ini menunjukkan kekayaan dan keragaman pemikiran
Helenistik serta pengaruh berkelanjutan mereka dalam
filsafat dan cara kita memandang dunia hari ini.

149]

——
(-



NEOPLATONISME & PERAN
PLOTINUS

A. Neoplatonisme: Sebuah Revitalisasi Filsafat Plato

Neoplatonisme adalah  aliran filsafat yang
berkembang di Alexandria, Mesir, selama abad ke-3 Masehi
dan mewakili suatu bentuk pembaruan serta ekstensi dari
ajaran Plato. Aliran ini memainkan peran krusial dalam
sejarah pemikiran Barat, menghubungkan dunia material
dengan dunia ide dan mengusulkan konsepsi tentang satu
sumber eksistensi yang murni dan sempurna.

Neoplatonisme memperluas ajaran Plato dengan
menekankan pada satu prinsip dasar atau "The One” dari
mana semua eksistensi berasal. Aliran filsafat ini, yang
berkembang pada abad ke-3 Masehi dengan Plotinus
sebagai salah satu tokoh utamanya, berusaha menjelaskan
hubungan antara realitas yang terlihat dan sumber
metafisik yang lebih tinggi.

Menurut Neoplatonisme, "The One"” adalah sumber
tertinggi yang melampaui semua kategori eksistensi dan
pemahaman manusia. "The One” adalah kesatuan yang
sempurna dan absolut, dari mana emanasi atau pancaran
mengalir membentuk tingkatan realitas. Tingkatan
pertama setelah "7he One" adalah Nous (Pikiran Ilahi),
yang berisi semua bentuk atau ide Plato. Setelah Nous,
terdapat Jiwa Dunia, yang menjadi penghubung antara
dunia ide dan dunia materi.

Neoplatonisme mengajarkan bahwa jiwa manusia
berasal dari Jiwa Dunia dan, melalui proses kontemplasi
dan pembersihan spiritual, dapat kembali menyatu dengan

[ 150
| 150



"The One."” Ajaran ini menekankan pentingnya pengalaman
mistis dan meditasi sebagai jalan untuk mencapai
pemahaman dan persatuan dengan sumber ilahi.

Pengaruh Neoplatonisme sangat luas, meresapi
berbagai aspek pemikiran agama dan filosofis selama Abad
Pertengahan dan Renaisans. Dalam teologi Kristen, konsep-
konsep Neoplatonis diserap untuk menjelaskan hubungan
antara Tuhan, penciptaan, dan jiwa manusia. Filsuf seperti
Augustine dari Hippo mengadopsi banyak elemen dari
Neoplatonisme dalam karyanya, membantu menjembatani
pemikiran klasik dan Kristen. Sehingga, Neoplatonisme
tidak hanya memperluas ajaran Plato, tetapi juga
membentuk dasar bagi banyak tradisi intelektual dan
spiritual di Barat.

Neoplatonisme menjelaskan hubungan antara dunia
ide (realitas spiritual atau intelektual) dan dunia material,
melalui  proses yang disebut emanasi. Dalam
Neoplatonisme, "The One"” atau Yang Satu adalah sumber
tertinggi dan tidak terbatas dari semua eksistensi. Dari
"The One" memancar berbagai tingkat realitas melalui
serangkaian emanasi.

Tingkatan pertama emanasi adalah Nous, atau
Pikiran Ilahi, yang mengandung semua bentuk atau ide
Plato. Nous adalah cerminan langsung dari "7he One” dan
berfungsi sebagai sumber dari semua pola dan prinsip yang
membentuk realitas. Setelah Nous, emanasi berikutnya
adalah Jiwa Dunia, yang mencakup jiwa-jiwa individu dan
bertindak sebagai penghubung antara dunia ide dan dunia
material. Jiwa  Dunia bertugas mengatur dan
menghidupkan alam semesta material, memberikan
struktur dan makna.

Proses emanasi ini menggambarkan bagaimana yang
lebih tinggi, yang spiritual dan intelektual, mengalir ke
dalam yang lebih rendah, yang material dan konkret. Dunia
material, meskipun dianggap kurang sempurna dan lebih
jauh dari "The One" tetap memiliki jejak dan refleksi dari
realitas yang lebih tinggi. Oleh karena itu, segala sesuatu di
dunia material memiliki asal-usulnya dalam dunia ide dan

151 )
| 151 )



dapat ditelusuri kembali ke sumber ilahi melalui
kontemplasi dan pembersihan spiritual.

Neoplatonisme menekankan bahwa jiwa manusia,
sebagai bagian dari Jiwa Dunia, memiliki potensi untuk
kembali menyatu dengan "The One” melalui proses
spiritual. Melalui meditasi, refleksi, dan kehidupan yang
benar, individu dapat melampauil keterbatasan dunia
material dan mencapai pengetahuan yang lebih tinggi serta
persatuan dengan sumber ilahi.

Pandangan Neoplatonis ini memberikan kerangka
kerja yang mendalam untuk memahami hubungan antara
yang material dan yang spiritual, menginspirasi berbagai
tradisi mistik dan filosofis di dunia Barat. Mereka juga
mempengaruhi teologi Kristen, Islam, dan berbagai tradisi
spiritual lainnya, membantu menjelaskan hubungan antara
Tuhan, penciptaan, dan tujuan akhir dari eksistensi
manusia.

Aliran ini sangat mempengaruhi pemikiran Kristen
dan Islam, serta filsafat Barat secara umum, membentuk
banyak konsep teologis dan metafisik yang sentral dalam
pemikiran Abad Pertengahan dan Renaisans. Dalam
pemikiran Kristen, Neoplatonisme memainkan peran
penting melalui tokoh-tokoh seperti Augustine dari Hippo,
yang mengintegrasikan gagasan-gagasan Neoplatonis ke
dalam teologi Kristen. Augustine mengadopsi konsep
emanasi untuk menjelaskan penciptaan, menggambarkan
Tuhan sebagai sumber segala sesuatu dan menekankan
bahwa segala ciptaan mengandung jejak ilahi. Pandangan
ini memperkaya pemahaman Kristen tentang hubungan
antara Tuhan dan ciptaan, serta tujuan akhir manusia
untuk kembali kepada Tuhan.

Pengaruh Neoplatonisme juga sangat terasa dalam
filsafat Islam, terutama melalui karya-karya filsuf seperti
Al-Farabi, Avicenna (Ibn Sina), dan Averroes (Ibn Rushd).
Mereka mengembangkan teori-teori metafisik yang
menggabungkan gagasan Neoplatonis dengan ajaran Islam,
khususnya mengenai alam semesta, jiwa, dan Tuhan.
Avicenna, misalnya, mengadaptasi konsep emanasi untuk

[ 152
| 152



menjelaskan hubungan antara Tuhan dan dunia, serta
proses penciptaan. Melalui karya-karya ini, Neoplatonisme
membantu membentuk fondasi filsafat Islam klasik.

Di Barat, pengaruh Neoplatonisme berlanjut
sepanjang Abad Pertengahan dan mencapai puncaknya
selama Renaisans. Filsuf seperti Pseudo-Dionysius, John
Scotus Eriugena, dan Thomas Aquinas memasukkan
elemen-elemen Neoplatonis ke dalam karya-karya mereka.
Pemikiran Neoplatonis memberikan kerangka untuk
memahami hierarki makhluk dan struktur alam semesta,
serta hubungan antara yang ilahi dan yang duniawi.
Selama Renaisans, humanis seperti Marsilio Ficino dan
Giovanni Pico della Mirandola menghidupkan kembali
minat pada Neoplatonisme, menggabungkannya dengan
humanisme dan memperkaya tradisi intelektual Eropa.

Dengan demikian, Neoplatonisme tidak hanya
memperluas ajaran Plato tetapi juga membentuk dasar
banyak konsep teologis dan metafisik yang menjadi inti dari
pemikiran Kristen, Islam, dan filsafat Barat secara umum.
Warisan ini terus mempengaruhi cara kita memahami
hubungan antara dunia fisik dan spiritual, serta tujuan
akhir eksistensi manusia.

B. Plotinus

Plotinus (204-270 M) lahir di Mesir dan belajar filsafat
di Alexandria, pusat intelektual yang beragam. Setelah
pindah ke Roma, dia mendirikan sekolah filsafatnya sendiri
yang menarik banyak pengikut, termasuk muridnya
Porphyry, yang kemudian mengedit dan menerbitkan
tulisan-tulisannya dalam kumpulan yang dikenal sebagai
"Enneads.” Karya ini berisi enam puluh enam esai yang
mendalam dan mencakup topik-topik seperti metafisika,
psikologi, dan etika, menawarkan pandangan yang
komprehensif tentang struktur realitas dari perspektif
neoplatonik.




1. Filsafat dan Doktrin

Di puncak ontologi Plotinus adalah "7The One,”sumber
segala yang ada, yang tak terdefinisi dan tak terjangkau.
"The One" adalah penyebab pertama dan asal mula dari
segalanya, sering dikaitkan dengan konsep ketuhanan yang
absolut. Dari "The One” muncul Nous, atau Intelek Ilahi,
yang mengandung ide-ide universal (forms) Plato. Nous
adalah kesadaran universal yang dari situ jiwa dunia
(World Soul) muncul, yang selanjutnya mengemanasikan
jiwa individu dan dunia material.

Jiwa dunia bertindak sebagai perantara antara Nous
dan dunia material, menghasilkan jiwa individu dan alam
fisik melalui proses yang lebih lanjut dari emanasi. Proses
ini menjelaskan bagaimana realitas spiritual atau
intelektual termanifestasi dalam bentuk material.

2. Pengaruh Plotinus dalam Filsafat dan Teologi

a. Struktur Ontologis - Sistem Plotinus
memperkenalkan struktur ontologis yang kompleks
yang telah mempengaruhi teologi Kristen dan Islam
serta pemikiran mistik di banyak tradisi.

b. Pandangan Holistik tentang Realitas — Dengan
menawarkan pandangan yang terintegrasi tentang
realitas, Plotinus tidak hanya mempengaruhi
pemikiran religius tetapi juga menawarkan kerangka
kerja yang telah diadopsi dan disesuaikan oleh
pemikir di berbagai budaya dan era.

c. Legacy — Karya Plotinus terus dipelajari dan
dihormati dalam tradisi filsafat, khususnya karena
pendekatannya yang mendalam dan sistematis
terhadap pertanyaan-pertanyaan metafisik dan
eksistensial.

3. Ajaran Plotinus tentang Jiwa

Plotinus, seorang filsuf Yunani yang mendirikan
aliran Neoplatonisme, memiliki ajaran yang mendalam
tentang jiwa yang sangat berpengaruh dalam tradisi filsafat

[ 154)

)



Barat. Menurut Plotinus, jiwa adalah entitas yang
memediasi antara dunia fisik dan dunia spiritual. Ia
percaya bahwa jiwa berasal dari Satu (The One), sumber
tertinggi dan paling sempurna dari segala sesuatu. Satu
adalah prinsip yang melampaui segala bentuk dan
keberadaan, dan dari Satu inilah muncul Nous (Pikiran
Ilahi) dan Jiwa. Jiwa, dalam pandangan Plotinus, adalah
bagian dari tatanan kosmis yang lebih besar dan memiliki
kemampuan untuk menghubungkan diri dengan realitas
yang lebih tinggi.

Plotinus membedakan antara jiwa individu dan Jiwa
Dunia (World Soul). Jiwa individu adalah bagian dari Jiwa
Dunia yang menghidupi dan memberi bentuk kepada tubuh
manusia. Meskipun terikat dengan dunia materi, jiwa
memiliki kemampuan untuk kembali kepada asal ilahinya
melalui proses intelektual dan spiritual. Jiwa dianggap
sebagai entitas yang tak terpisahkan dari pikiran dan
kesadaran, yang terus berusaha untuk mencapai kesatuan
dengan Nous dan akhirnya dengan Satu. Proses ini
melibatkan kontemplasi dan penyingkiran diri dari
keterikatan duniawi, yang memungkinkan jiwa untuk
mencapai pencerahan dan kebahagiaan sejati.

Plotinus juga menekankan pentingnya moralitas dan
kebajikan dalam pengembangan jiwa. Menurutnya, jiwa
harus berusaha untuk hidup sesuai dengan prinsip-prinsip
kebajikan dan mencapai keadaan kesempurnaan moral.
Kebajikan adalah sarana yang memungkinkan jiwa untuk
mendekati dan mengidentifikasi diri dengan Satu. Plotinus
mengajarkan bahwa jiwa yang hidup secara moral akan
mengalami kebahagiaan sejati, yang berbeda dari
kebahagiaan duniawi yang bersifat sementara dan ilusi.
Dengan demikian, jiwa yang benar-benar berkembang
adalah jiwa yang mencapai keseimbangan dan harmoni
dengan tatanan kosmis yang lebih besar.

4. Ajaran Plotinus tentang Hidup dan Moral

Plotinus memberikan pandangan yang mendalam
tentang hidup dan moralitas, yang berakar pada

[ 155
| 155 )



keyakinannya bahwa tujuan utama kehidupan manusia
adalah mencapai kesatuan dengan Satu. Hidup, menurut
Plotinus, adalah perjalanan spiritual yang bertujuan untuk
mengenali dan mengatasi keterbatasan dunia materi dan
mencapal pemahaman yang lebih tinggi tentang realitas.
Hidup yang baik adalah hidup yang selaras dengan prinsip-
prinsip kebajikan dan yang berusaha untuk mencapai
kesempurnaan moral dan intelektual.

Plotinus menekankan pentingnya disiplin spiritual
dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Ia mengajarkan
bahwa manusia harus menjalani hidup yang penuh dengan
kebijaksanaan, moderasi, dan pengendalian diri. Kebajikan
seperti keadilan, keberanian, dan kebijaksanaan adalah
elemen penting dalam pencapaian kehidupan yang baik.
Melalui praktik kebajikan, seseorang dapat membebaskan
dirinya dari keterikatan duniawi dan mencapai keadaan
spiritual yang lebih tinggi. Plotinus melihat kebajikan
sebagai  sarana untuk memperbaiki jiwa dan
mendekatkannya kepada Satu.

Dalam ajaran Plotinus, moralitas tidak hanya
berhubungan dengan tindakan eksternal tetapijuga dengan
keadaan batin seseorang. Kebahagiaan sejati, atau
eudaimonia, hanya dapat dicapai melalui kesatuan dengan
realitas ilahi dan melalui pemahaman mendalam tentang
diri dan dunia. Oleh karena itu, Plotinus mendorong praktik
kontemplasi dan refleksi sebagai cara untuk mencapai
pencerahan spiritual. Ia percaya bahwa dengan memahami
dan menginternalisasi prinsip-prinsip ilahi, seseorang
dapat menjalani hidup yang lebih bermakna dan mencapai
kebahagiaan abadi.

Plotinus juga mengajarkan pentingnya hubungan
sosial dan peran individu dalam masyarakat. Meskipun ia
menekankan pengembangan diri dan pencapaian spiritual,
1a juga mengakui bahwa manusia adalah makhluk sosial
yang memiliki tanggung jawab terhadap orang lain. Hidup
yang baik melibatkan keseimbangan antara pengembangan
spiritual pribadi dan kontribusi positif kepada masyarakat.
Dengan menjalani hidup yang bermoral dan berintegritas,

[ 156
| 156



seseorang tidak hanya memperbaiki dirinya sendiri tetapi
juga berkontribusi pada kebaikan bersama.

Ajaran Plotinus tentang jiwa, hidup, dan moralitas
memberikan kerangka filosofis yang komprehensif untuk
memahami tujuan dan makna hidup manusia. Dengan
menekankan pentingnya kebajikan, kontemplasi, dan
kesatuan dengan realitas ilahi, Plotinus menawarkan
pandangan yang mendalam dan inspiratif tentang
bagaimana menjalani hidup yang baik dan bermakna.
Pengaruh ajaran ini terus terasa dalam tradisi filsafat dan
spiritualitas hingga saat ini.

Neoplatonisme, melalui tokoh seperti Plotinus, telah
memberikan sumbangan yang tidak terukur kepada
pemikiran filosofis dan religius di Barat. Konsep-konsep
seperti "The One," emanasi, dan struktur realitas multi-
level telah membantu menjembatani dunia ide dengan
dunia material, serta memfasilitasi pemahaman yang lebih
mendalam tentang sifat eksistensi dan tujuan spiritual
manusia. Plotinus, dengan "Enneads"-nya, tetap menjadi
salah satu pilar dalam sejarah filsafat, yang karyanya
memberi inspirasi bagi generasi filsuf, teolog, dan pemikir
mistik yang datang setelahnya.

Pendekatan ini memberikan gambaran lengkap
tentang kehidupan, karya, dan pengaruh Plotinus serta
Neoplatonisme, memberikan wawasan penting tentang
kontribusi dan relevansi mereka dalam konteks historis dan
filosofis yang lebih luas.

C. Neoplatonisme
1. Pengertian dan Evolusi

Neoplatonisme merupakan evolusi dari ajaran Plato
mengenai bentuk-bentuk ideal dan realitas yang lebih
tinggi. Di bawah bimbingan Plotinus, Neoplatonisme
bertransformasi menjadi sistem filosofis yang lengkap yang
mencakup etika, metafisika, dan estetika, serta
memperkenalkan struktur ontologis yang kompleks dan
mendalam.

[ 157)
| 157 )



Melalui pengembangan dan penyempurnaan oleh
Plotinus, Neoplatonisme tidak hanya merenungi metafisika
tetapi juga memasukkan aspek-aspek etis dan estetik yang
membantu menjelaskan dan memandu interaksi manusia
dengan dunia ide dan material.

2. Filsafat dan Doktrin Utama
a. Hierarki Eksistensi

Hierarki eksistensi adalah konsep yang
menggambarkan susunan atau tingkat-tingkat realitas
yang berbeda, dari yang paling rendah hingga yang paling
tinggi. Dalam filsafat, hierarki ini sering digunakan untuk
menjelaskan hubungan antara dunia material dan dunia
spiritual atau antara makhluk dengan prinsip tertinggi
atau pencipta. Konsep ini ditemukan dalam berbagai tradisi
filsafat dan agama, termasuk dalam Neoplatonisme, filsafat
Hindu, dan mistisisme Islam.

Dalam Neoplatonisme, yang dipelopori oleh Plotinus,
hierarki eksistensi terdiri dari tiga tingkatan utama: Satu
(The One), Nous (Pikiran Ilahi), dan Jiwa (Soul). Satu
adalah sumber tertinggi dan paling sempurna dari segala
sesuatu, melampaui segala bentuk dan keberadaan. Dari
Satu, muncul Nous yang mengandung semua bentuk dan
1de yang sempurna. Jiwa, yang memediasi antara dunia ide
dan dunia material, menghidupi dan memberi bentuk pada
alam semesta. Hierarki ini menggambarkan perjalanan
jiwa manusia dari dunia material menuju penyatuan
kembali dengan Satu melalui kontemplasi dan
pengetahuan.

Dalam tradisi filsafat Hindu, hierarki eksistensi
sering digambarkan melalui konsep Tat Tvam Asi, yang
berarti "Kamu adalah Itu". Ini merujuk pada identitas
antara Atman (diri individu) dan Brahman (realitas
tertinggi atau universal). Terdapat tingkatan-tingkatan
kesadaran yang harus dilewati individu untuk menyadari
kesatuan ini, mulai dari kehidupan duniawi yang penuh
dengan keterikatan material hingga mencapai pencerahan
spiritual di mana individu mengenali dirinya sebagai bagian

[ 158)

)



dari Brahman. Proses ini melibatkan disiplin spiritual dan
moral, seperti yoga dan meditasi, untuk membebaskan diri
dari siklus kelahiran dan kematian (samsara) dan mencapai
moksha (pembebasan).

Dalam mistisisme Islam, hierarki eksistensi dapat
dilihat dalam ajaran sufi tentang perjalanan spiritual
(suluk) dan magamat (tingkatan-tingkatan spiritual). Para
sufi percaya bahwa individu harus melalui berbagai
tingkatan kesadaran dan penyucian diri untuk mencapai
pengetahuan langsung tentang Tuhan (ma'rifah). Hierarki
ini mencakup tahapan-tahapan seperti taubat (pertobatan),
sabar (kesabaran), dan tawakal (ketergantungan kepada
Tuhan), yang semuanya bertujuan untuk membebaskan diri
dari keterikatan duniawi dan mendekatkan diri kepada
Tuhan. Konsep ini menekankan pentingnya pengalaman
spiritual dan praktik-praktik mistis dalam mencapai
pencerahan dan pembebasan.

Dengan demikian, hierarki eksistensi dalam berbagai
tradisi filsafat dan agama menggambarkan perjalanan
manusia dari realitas material yang terbatas menuju
kesatuan dengan prinsip tertinggi atau realitas absolut. Ini
menunjukkan bahwa pencarian kebijaksanaan dan
pembebasan adalah proses bertahap yang melibatkan
pengetahuan, disiplin moral, dan pengalaman spiritual.
Melalui pemahaman dan praktik hierarki ini, individu
dapat mencapai pencerahan dan pembebasan sejati, yang
merupakan tujuan utama dari kehidupan dan eksistensi
manusia.

b. Pembebasan dan Kembali

Manusia berupaya melepaskan diri dari keterikatan
materi dan kembali ke Nous, melalui ascesis spiritual dan
pemurnian intelektual. Proses ini melibatkan pelepasan
dari keinginan dan pengikatan duniawi dan pergerakan
menuju kesadaran dan keberadaan yang lebih tinggi.

3. Pengaruh pada Tradisi Lain

[ 159
| 159 )



a. Pengaruh  Neoplatonisme dalam Teologi dan
Mistisisme

Pada Kristen — Konsep Logos (Kata) dalam Kristen,
yang sering dikaitkan dengan Yesus sebagai manifestasi
1lahi, memiliki kemiripan dengan Nous Neoplatonisme. Ide
Plotinus tentang Jiwa Dunia juga mirip dengan konsep Roh
Kudus, membantu membentuk doktrin Trinitas yang
menggambarkan tiga manifestasi ilahi yang berbeda tetapi
esensial dan bersatu.

Pada Mistisisme dan Agama Lain — Islam (Khususnya
Sufisme): Sistem emanasi Plotinus mempengaruhi
pemikiran Sufi, yang juga menggambarkan pencarian
kembali ke sumber spiritual atau ilahi melalui penolakan
dunia material.

Yudaisme (Kabbalah) — Tradisi Kabbalistik dalam
Yudaisme, dengan struktur pohon sefirot-nya, memiliki
kemiripan dengan hierarki eksistensi Neoplatonisme,
dimana setiap sefirot merepresentasikan emanasi ilahi
yang berbeda.

Neoplatonisme, melalui doktrin dan sistem filosofis
yang dikembangkan oleh Plotinus, memberikan pengaruh
yang mendalam dan berkepanjangan terhadap pemikiran
Barat dan berbagai tradisi religius. Dengan menekankan
pada satu sumber eksistensi yang murni dan penyusunan
hierarki realitas dari ilahi ke material, Neoplatonisme tidak
hanya mengilhami filsuf dan teolog dalam memahami alam
semesta tetapli juga memberikan kerangka kerja bagi
banyak pencari spiritual dalam perjalanan mereka menuju
pemahaman dan pembebasan spiritual. Struktur ontologis
dan epistemologi Neoplatonisme terus menjadi komponen
penting dalam diskusi filosofis dan teologis, menunjukkan
kekayaan dan kedalaman dari tradisi pemikiran ini dalam
sejarah ide-ide.

Melalui penjelasan yang komprehensif ini, kita
melihat  bagaimana  Neoplatonisme tidak  hanya
memperluas tetapijuga mendalam mempengaruhi berbagai
aspek filosofis, etis, dan mistik dalam tradisi Barat dan

[ 160
| 160



lainnya, menggarisbawahi relevansi dan keberlanjutan ide-
idenya dalam berbagai konteks budaya dan religius.

Neoplatonisme, melalui sintesis Plotinus dari filsafat
Plato dengan berbagai tradisi pemikiran sebelumnya,
memberikan satu set alat dan konsep yang membantu
menjembatani dunia klasik dengan periode medieval.
Aliran ini tidak hanya memperkaya tradisi metafisika dan
teologi tetapi juga menawarkan panduan praktis bagi
individu yang mencari pemahaman spiritual dan
pembebasan. Kedalaman dan keluasan Neoplatonisme
mengilhami berbagai tradisi filosofis dan religius,
menggariskan rute intelektual dan spiritual menuju
pemahaman yang lebih tinggi tentang kosmos dan
eksistensi manusia. Dalam konteks modern, Neoplatonisme
masih relevan sebagai sarana untuk menggali dan
mengintegrasikan berbagai aspek dari pengalaman
manusia, dari etis hingga ekstatis, dalam pencarian kita
untuk arti dan kebenaran.

161 ]

——
(-



"
=

4
~ BABIX

FILSAFAT ABAD MODERN:
RENAISSANCE &
HUMANISME

A. DPengantar

Renaissance yang Dberarti "kelahiran kembali,"
merupakan periode penting di Eropa yang berlangsung dari
abad ke-14 hingga ke-17. Ini adalah era di mana terjadi
kebangkitan minat yang luas terhadap warisan seni dan
1lmu pengetahuan klasik Yunani-Romawi. Periode ini tidak
hanya memperbaharui minat terhadap seni klasik dan ilmu
pengetahuan tetapi juga membawa transformasi mendalam
dalam pandangan dunia secara artistik, ilmiah, dan
intelektual.

Renaissance ditandai oleh humanisme, suatu gerakan
yang mendorong studi tentang subjek kemanusiaan seperti
sastra kuno, filologi, dan filsafat. Humanisme memfokuskan
pada nilai dan potensi manusia, menekankan pentingnya
pendidikan dan belajar dari teks-teks klasik sebagai cara
untuk memperkaya kehidupan intelektual.

B. Ciri-Ciri Renaissance
1. Kembali ke Klasik

Penerimaan kembali dan pemulihan teks-teks klasik
yang hilang atau dilupakan selama Abad Pertengahan
menginspirasi pendekatan baru dalam berbagai bidang
seperti seni, arsitektur, politik, dan ilmu pengetahuan.
Inspirasi dari klasik memungkinkan pembaruan metodologi

[ 162
| 162}



dalam seni dan ilmu, yang menekankan empirisme,
observasi langsung, dan representasi yang lebih akurat dari
dunia alam dan manusia.

Menekankan potensi dan prestasi individu, ini
merupakan pergeseran dari orientasi komunal abad
pertengahan ke penekanan pada kepribadian dan keunikan
individu. Renaissance menyaksikan munculnya konsep
"genius" individu, yang kebebasan intelektual dan ekspresi
kreatifnya dihargai dan diakui secara luas.

2. Pencapaian Intelektual dan Artistik

Pembaruan dalam teknik seni, terutama penggunaan
perspektif, memungkinkan pembuatan karya seni yang
lebih realistis dan mendetail yang mengubah wajah seni
visual. Penggunaan perspektif linear, yang dipelopori oleh
seniman seperti Filippo Brunelleschi dan Leon Battista
Alberti, memberikan ilusi kedalaman dan ruang tiga
dimensi pada kanvas dua dimensi. Teknik ini
memungkinkan seniman untuk menggambarkan objek dan
pemandangan dengan proporsi yang lebih akurat dan
realistik, menciptakan efek visual yang meniru pengalaman
melihat dunia nyata. Perspektif juga memungkinkan
seniman untuk menciptakan komposisi yang lebih dinamis
dan menarik, dengan garis panduan yang mengarahkan
mata pemirsa ke titik fokus tertentu dalam karya seni.
Hasilnya adalah transformasi dramatis dalam seni visual,
di mana karya-karya dari periode Renaissance, seperti
lukisan-lukisan Leonardo da Vinci dan Michelangelo,
menunjukkan peningkatan ketelitian dan keindahan yang
luar biasa dalam representasi manusia dan lingkungan
mereka.

Seniman seperti Leonardo da Vinci dan Michelangelo
tidak hanya mengembangkan teknik seni tetapi juga
memadukan karya mereka dengan pengetahuan ilmiah
yvang mendalam. Leonardo da Vinci, misalnya, terkenal
dengan studi anatominya yang rinci dan pengamatan
mendalam terhadap alam, yang memungkinkannya untuk
menggambarkan tubuh manusia dan fenomena alam

[ 163)
| 163 )



dengan akurasi luar biasa dalam karya-karyanya. Ia
melakukan otopsi untuk memahami struktur otot, tulang,
dan organ, yang kemudian diterapkan dalam lukisan dan
sketsanya, seperti "Vitruvian Man"dan "The Last Supper.’
Demikian pula, Michelangelo, selain menjadi pemahat dan
pelukis berbakat, memiliki pengetahuan mendalam tentang
anatomi manusia yang diperoleh melalui studi langsung
dan  pembelajaran dari  sumber-sumber  klasik.
Pengetahuannya ini tercermin dalam detail anatomis yang
luar biasa pada patung-patungnya, seperti "David" dan
"Pieta," yang menunjukkan keahlian dalam menangkap
dinamika dan proporsi tubuh manusia. Integrasi seni dan
ilmu oleh kedua tokoh ini tidak hanya meningkatkan
realisme dan kedalaman karya mereka tetapi juga
menunjukkan sinergi antara kreativitas artistik dan
investigasi ilmiah pada masa Renaissance.

Penerapan metode empiris dan eksperimental dalam
studi alam, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti
Leonardo da Vinci dan Galileo Galilei, merupakan dasar
bagi Revolusi Ilmiah yang akan menyusul. Leonardo da
Vinci, dengan pendekatan ilmiahnya, melakukan berbagai
eksperimen dan observasi mendalam terhadap fenomena
alam, termasuk studi tentang hidrodinamika, anatomi, dan
mekanika. Ia mencatat temuan-temuannya dalam jurnal-
jurnal yang dipenuhi dengan sketsa dan penjelasan
terperinci, menunjukkan bagaimana eksperimen langsung
dan pengamatan empiris dapat menghasilkan pengetahuan
yang akurat dan dapat diandalkan. Sementara itu, Galileo
Galilei memperkuat pendekatan eksperimental ini dengan
penggunaan teleskop untuk mengamati langit, yang
mengarah pada penemuan penting seperti satelit-satelit
Jupiter dan fase-fase Venus. Galileo juga melakukan
eksperimen tentang gerak dan gravitasi, yang
mendemonstrasikan prinsip-prinsip dasar fisika melalui
metode pengamatan dan pengukuran yang cermat.
Penerapan metode empiris dan eksperimental oleh tokoh-
tokoh ini menandai pergeseran penting dari pendekatan
spekulatif dan teoretis ke pendekatan yang berbasis pada

!

[ 164
| 164



bukti dan eksperimen, yang kemudian menjadi landasan
bagi perkembangan sains modern selama Revolusi Ilmiah.

3. Pengaruh Politik dan Sosial

Selama periode Renaissance, negara-kota seperti
Florence dan Venice muncul sebagai pusat kekuasaan,
budaya, dan ilmu pengetahuan, memainkan peran penting
dalam mempromosikan pembaharuan dalam sistem
pemerintahan dan hukum. Florence, sering disebut sebagai
tempat kelahiran Renaissance, menjadi terkenal karena
kontribusinya dalam seni, sastra, dan filsafat. Kota ini
dipimpin oleh keluarga Medici, yang menggunakan
kekayaan dan pengaruh mereka untuk mendukung
seniman, ilmuwan, dan cendekiawan. Kebijakan patronase
ini memungkinkan terjadinya perkembangan besar dalam
seni dan ilmu pengetahuan, serta mendorong inovasi dalam
pemerintahan dan hukum. Florence juga menjadi model
bagi negara-kota lain dalam hal pemerintahan republik,
meskipun dengan pengaruh kuat dari keluarga Medici.

Di sisi lain, Venice, dengan sistem pemerintahannya
yang unik sebagai republik maritim, menjadi pusat
perdagangan dan budaya yang sangat penting. Kekayaan
yang diperoleh melalui perdagangan memungkinkan Venice
untuk menjadi pelindung seni dan ilmu pengetahuan.
Venice juga dikenal dengan sistem hukumnya yang maju
dan administrasi yang efisien, yang memungkinkan
stabilitas dan kemakmuran dalam jangka panjang. Dewan
dan komite yang kompleks di Venice mencerminkan bentuk
awal dari pemerintahan representatif, yang menginspirasi
perkembangan sistem pemerintahan modern di Eropa.
Kedua negara-kota ini memainkan peran penting dalam
menyebarkan ide-ide Renaissance ke seluruh Eropa melalui
jaringan perdagangan dan pengaruh politik mereka.

Florence dan Venice juga menjadi pusat intelektual di
mana ide-ide humanisme, rasionalisme, dan empirisme
berkembang. Akademi-akademi dan universitas di kedua
kota ini menjadi tempat berkumpulnya para pemikir besar
yang saling berbagi dan mengembangkan ide-ide baru. Di

[ 165
| 165 )



Florence, misalnya, Marsilio Ficino dan Pico della
Mirandola mengembangkan pemikiran humanis yang
menekankan nilai dan potensi manusia. Sementara itu,
Venice menjadi rumah bagi banyak cendekiawan dan
penerbit yang menerjemahkan dan menyebarkan karya-
karya klasik serta tulisan-tulisan kontemporer. Pengaruh
budaya dan intelektual dari negara-kota ini tidak hanya
mengubah wajah seni dan ilmu pengetahuan, tetapi juga
membawa perubahan signifikan dalam cara berpikir
tentang pemerintahan, hukum, dan masyarakat secara
keseluruhan.

Dampak sosial dan politik dari Renaissance yang
dipromosikan oleh negara-kota seperti Florence dan Venice
terus dirasakan hingga hari ini. Mereka tidak hanya
mempengaruhi perkembangan seni dan ilmu pengetahuan,
tetapi juga menanamkan prinsip-prinsip demokrasi, hukum
yang adil, dan pemerintahan yang efektif. Inovasi-inovasi
in1 membentuk dasar bagi peradaban Barat modern,
mengilhami perkembangan sistem politik dan hukum yang
lebih inklusif dan berorientasi pada kesejahteraan manusia.
Dengan demikian, Florence dan Venice tidak hanya menjadi
saksi kebangkitan budaya yang luar biasa tetapi juga
menjadi pelopor dalam pembentukan masyarakat yang
lebih adil dan berpendidikan.

Negara-kota ini menjadi laboratorium bagi ide-ide
politik dan sosial baru, yang banyak mengambil inspirasi
dari prinsip-prinsip klasik. Di Florence, konsep-konsep
seperti republik dan pemerintahan oleh warga negara
dihidupkan kembali dan disesuaikan dengan konteks
zaman, memungkinkan eksperimen dalam demokrasi dan
partisipasi politik. Venice, dengan struktur republiknya
yang kompleks dan Dewan Sepuluh yang terkenal,
mengimplementasikan mekanisme pemerintahan yang
bertujuan untuk mengurangi korupsi dan meningkatkan
efisiensi administrasi. Kedua kota ini juga menjadi tempat
berkembangnya teori-teori politik yang menekankan
pentingnya kebajikan sipil dan tanggung jawab sosial,
dipengaruhi oleh karya-karya klasik dari Plato dan

[ 166
| 166



Aristoteles. Di samping itu, mereka mendorong kebebasan
intelektual dan debat publik, yang menjadi ciri khas
kebangkitan  intelektual = Renaissance. Pusat-pusat
kebudayaan dan politik ini tidak hanya berfungsi sebagai
model pemerintahan yang lebih maju tetapi juga sebagai
tempat lahirnya pemikiran yang mendorong reformasi
sosial dan politik di seluruh Eropa.

Era Penjelajahan, yang berlangsung dari abad ke-15
hingga ke-17, ditandai oleh dorongan kuat terhadap
eksplorasi geografis, dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti
Christopher Columbus dan Vasco da Gama. Christopher
Columbus, yang melakukan pelayaran pertama ke Amerika
pada tahun 1492, membuka jalur baru untuk ekspansi
Eropa ke Dunia Baru. Pelayaran ini didukung oleh kerajaan
Spanyol yang melihat potensi besar dalam penemuan
wilayah baru untuk memperluas pengaruh politik dan
ekonomi mereka. Vasco da Gama, pada tahun 1498, berhasil
mencapal India melalui rute laut di sekitar Tanjung
Harapan, Afrika, yang kemudian membuka jalur
perdagangan baru yang menguntungkan bagi Portugal.
Keberhasilan mereka mendorong banyak ekspedisi lain oleh
negara-negara Eropa, yang bersaing untuk menemukan,
menjelajahi, dan mengkolonisasi wilayah-wilayah baru.

Penjelajahan ini tidak hanya membawa pengetahuan
baru tentang dunia tetapi juga sumber daya baru, yang
berdampak besar pada ekonomi dan politik Eropa. Melalui
kontak dengan Dunia Baru dan Asia, Eropa memperoleh
akses ke berbagai komoditas berharga seperti rempah-
rempah, emas, perak, dan tanaman pangan baru seperti
jagung, kentang, dan cokelat. Pengetahuan geografis dan
navigasi yang baru diperoleh juga memperluas pemahaman
tentang bumi dan membantu menciptakan peta yang lebih
akurat. Pertukaran pengetahuan ini memperkaya ilmu
pengetahuan Eropa dan mendorong perkembangan
teknologi maritim, seperti kapal yang lebih besar dan tahan
lama, serta instrumen navigasi yang lebih canggih.

Sumber daya baru yang ditemukan melalui eksplorasi
ini juga membawa dampak besar pada ekonomi dan politik

[ 167)
| 167}



Eropa. Kekayaan yang dihasilkan dari perdagangan dan
eksploitasi koloni baru memungkinkan negara-negara
Eropa untuk mendanai perang, memperkuat militer
mereka, dan membangun infrastruktur domestik yang
penting. Selain itu, penjelajahan ini menyebabkan
perubahan signifikan dalam struktur ekonomi global,
dengan Eropa menjadi pusat perdagangan internasional
yang menghubungkan Amerika, Afrika, dan Asia. Dampak
politik dari penjelajahan ini termasuk peningkatan
persaingan antar negara Eropa untuk dominasi global dan
pengaruh politik, yang pada gilirannya memicu konflik dan
aliansi yang rumit di antara mereka.

Secara keseluruhan, Era Penjelajahan membuka
babak baru dalam sejarah dunia dengan memperluas
cakrawala geografis, ekonomi, dan politik Eropa. Penemuan
dan penjelajahan ini tidak hanya memperkaya pengetahuan
1lmiah dan budaya Eropa tetapi juga membawa dampak
yang mendalam dan bertahan lama pada hubungan
internasional dan perkembangan global. Era ini menandai
awal dari globalisasi, dengan Eropa berada di pusat
jaringan perdagangan dan komunikasi yang terus
berkembang hingga hari ini.

Renaissance merupakan periode penting yang
menandai transisi Eropa dari Abad Pertengahan ke era
modern. Dengan kebangkitannya terhadap seni dan ilmu
pengetahuan klasik serta fokus pada humanisme dan
potensi individu, Renaissance tidak hanya membentuk
fondasi bagi perkembangan selanjutnya dalam seni dan
1lmu pengetahuan tetapi juga secara mendalam mengubah
struktur sosial dan politik Eropa. Kembali ke klasik, inovasi
dalam teknik artistik dan ilmiah, serta eksplorasi geografis
adalah beberapa ciri khas yang menentukan era ini sebagai
titik balik dalam sejarah intelektual dan kultural Barat.




C. Humanisme
1. Definisi dan Karakteristik

Humanisme adalah gerakan intelektual yang
mengemuka selama Renaissance, menekankan kembali
pada nilai-nilai dan studi literatur, sejarah, dan filsafat
klasik Yunani dan Romawi. Gerakan ini berfokus pada
manusia—potensi, kapasitas, dan nilai-nilainya—sebagai
pusat intelektual dan moral.

Para humanis percaya bahwa dengan mempelajari
karya-karya klasik, mereka dapat memperoleh wawasan
yang lebih dalam tentang kondisi manusia dan cara terbaik
untuk menghidupkan nilai-nilai kebijaksanaan,
keberanian, dan keadilan dalam kehidupan sehari-hari.
Studi tentang retorika, puisi, sejarah, dan filsafat dianggap
penting untuk mengembangkan kemampuan kritis dan
intelektual individu, yang pada gilirannya diharapkan
dapat membawa perbaikan dalam masyarakat secara
keseluruhan.

Gerakan humanisme juga menekankan pentingnya
pendidikan yang menyeluruh dan seimbang, yang
mencakup aspek-aspek moral, intelektual, dan fisik dari
manusia. Pendidikan humanis bertujuan untuk membentuk
individu yang tidak hanya terampil dan berpengetahuan,
tetapi juga bijaksana dan berintegritas. Hal ini terlihat
dalam karya-karya tokoh humanis seperti Erasmus dari
Rotterdam dan Thomas More, yang menulis tentang
pentingnya moralitas, kebajikan, dan tanggung jawab sosial
dalam kehidupan manusia.

Selain itu, humanisme mempromosikan gagasan
tentang individualisme dan kebebasan berpikir. Para
humanis menolak dogma dan otoritas yang tidak kritis,
mendorong setiap individu untuk mengejar pengetahuan
dan kebenaran melalui usaha pribadi dan refleksi kritis.
Dengan menempatkan manusia dan potensinya di pusat
pemikiran intelektual dan moral, humanisme membuka
jalan bagi perkembangan filsafat, seni, dan ilmu
pengetahuan yang lebih berfokus pada pengalaman

[ 169
| 169 )



manusia dan pengembangan pribadi. Gerakan ini juga
memainkan peran penting dalam membentuk nilai-nilai
modern seperti kebebasan, hak asasi manusia, dan
demokrasi.

Karakteristik utama Humanisme berfokus pada:

a. Fokus pada Manusia: Humanisme menempatkan
manusia sebagai subjek utama pemikiran dan
penelitian, berbeda dari pandangan teosentris Abad
Pertengahan yang menekankan peran dan pengaruh
ilahi dalam kehidupan manusia. Gerakan ini
memfokuskan pada potensi, kapasitas, dan nilai-nilai
manusia, melihat manusia sebagai makhluk yang
mampu berpikir rasional dan memiliki kebebasan
untuk menentukan nasibnya sendiri. Humanisme
menekankan pentingnya pengalaman manusia dan
peran individu dalam membentuk dunia mereka
sendiri. Dengan demikian, humanisme mendorong
pemikiran yang lebih individualistis dan otonom,
menekankan kebebasan intelektual dan kapasitas
manusia untuk berkembang dan berinovasi.

b. Pendidikan dan  Studi Klasik: Humanisme
mempromosikan pendidikan liberal yang berakar
pada teks-teks klasik, yang diperkaya dengan
gramatika, retorika, sejarah, puisi, dan filsafat moral,
semuanya diarahkan untuk membangun individu
yang cerdas dan moral. Para humanis percaya bahwa
studi klasik menawarkan model kebajikan dan
kebijjaksanaan yang dapat diterapkan dalam
kehidupan modern. Pendidikan yang komprehensif ini
bertujuan untuk mengembangkan pikiran yang kritis,
kemampuan berpikir logis, dan apresiasi terhadap
keindahan seni dan literatur. Humanisme mendorong
pembelajaran  yang  holistik,  menggabungkan
pengetahuan teoritis dengan aplikasi praktis, serta
menekankan pentingnya integritas moral dan
tanggung jawab sosial.

[ 170)
| 170



¢. Individualisme dan Kebebasan Berpikir: Humanisme
juga mempromosikan gagasan tentang individualisme
dan kebebasan berpikir. Para humanis menolak
dogma dan otoritas yang tidak kritis, mendorong
setiap individu untuk mengejar pengetahuan dan
kebenaran melalui usaha pribadi dan refleksi kritis.
Dengan menempatkan manusia dan potensinya di
pusat pemikiran intelektual dan moral, humanisme
membuka jalan bagi perkembangan filsafat, seni, dan
1lmu pengetahuan yang lebih berfokus pada
pengalaman manusia dan pengembangan pribadi.
Gerakan ini juga memainkan peran penting dalam
membentuk nilai-nilai modern seperti kebebasan, hak
asasl manusia, dan demokrasi.

d. Pengembangan Keterampilan Retorika dan
Penulisan: Sebagai bagian dari pendidikan yang
menyeluruh, humanisme menekankan pentingnya
keterampilan retorika dan penulisan. Kemampuan
untuk berbicara dan menulis dengan jelas, persuasif,
dan indah dianggap penting untuk menyampaikan
ide-ide dan berpartisipasi dalam kehidupan publik.
Keterampilan ini dipandang sebagai esensial bagi
pemimpin dan warga negara yang berpendidikan,
yang diharapkan dapat berkontribusi secara positif
dalam masyarakat. Humanisme melihat komunikasi
yang efektif sebagai kunci untuk mencapai pengaruh
dan perubahan sosial yang konstruktif.

Dengan karakteristik-karakteristik ini, humanisme
telah memainkan peran penting dalam membentuk budaya,
pendidikan, dan pemikiran modern. Gerakan ini telah
mendorong individu untuk mengejar pengetahuan,
mengembangkan kebajikan, dan berpartisipasi aktif dalam
masyarakat, sambil tetap menghargai nilai dan potensi
manusia sebagai pusat dari semua upaya intelektual dan
moral.




2. Filosofi dan Etika
a. Prinsip-prinsip Filosofis dan Etis Humanisme

Antroposentrisme — Berlawanan dengan pandangan
teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai pusat dari
segala sesuatu, humanisme menempatkan manusia di
pusat alam semesta sebagai makhluk utama yang berpikir
dan memiliki kapasitas untuk mengendalikan dan
menginterpretasi dunianya. Pandangan ini menekankan
bahwa manusia memiliki kemampuan untuk memahami
dan membentuk dunia melalui akal dan pengalaman
mereka. Humanisme memandang manusia sebagai agen
aktif yang dapat menciptakan dan mengubah lingkungan
mereka sendiri, bukan sekadar makhluk pasif yang tunduk
pada kekuatan ilahi. Dengan menempatkan manusia di
pusat, humanisme mendorong pengembangan diri,
kreativitas, dan inovasi sebagai jalan untuk mencapai
kemajuan dan kesejahteraan.

Humanisme menekankan bahwa manusia memiliki
kemampuan intelektual dan moral untuk mengatur hidup
mereka sendiri tanpa bergantung sepenuhnya pada doktrin
religius yang dogmatis. Gerakan ini mempromosikan
kebebasan berpikir dan penilaian moral yang independen,
yang memungkinkan individu untuk membuat keputusan
berdasarkan pengetahuan, rasionalitas, dan pengalaman
pribadi. Humanisme mengajarkan bahwa manusia dapat
menemukan makna dan tujuan hidup mereka melalui
refleksi dan tindakan yang berlandaskan pada nilai-nilai
humanistik seperti keadilan, kebijaksanaan, dan empati.
Dengan demikian, humanisme menolak pandangan bahwa
moralitas harus ditentukan oleh otoritas eksternal yang
tidak dapat dipertanyakan, dan sebaliknya mendorong
pengembangan etika yang bersumber dari dalam diri
manusia sendiri.

Pendidikan Liberal — Gerakan humanis menekankan
pentingnya pendidikan yang luas dan beragam yang
mencakup studi humaniora—sastra, sejarah, filsafat, dan
seni—untuk mengembangkan kemampuan berpikir,

[ 172
| 172 )



argumen, dan ekspresi yang beradab. Pendidikan liberal
bertujuan untuk membentuk individu yang berpengetahuan
luas dan mampu berpikir kritis serta kreatif. Melalui studi
humaniora, para siswa diajak untuk mengeksplorasi ide-ide
besar dari masa lalu dan menerapkannya pada konteks
masa kini. Ini tidak hanya memperkaya pengetahuan
mereka tentang dunia tetapi juga membantu mereka
mengembangkan keterampilan komunikasi yang efektif dan
pemahaman yang mendalam tentang kompleksitas
manusia dan masyarakat. Dengan demikian, pendidikan
liberal dalam kerangka humanisme bertujuan untuk
menghasilkan warga negara yang terlibat, berpikiran
terbuka, dan mampu berkontribusi positif dalam kehidupan
publik.

Pengembangan Kebijaksanaan — Pendidikan humanis
dilihat  sebagai  sarana  untuk  mengembangkan
kebijaksanaan personal dan kemerdekaan moral, yang
membantu individu dalam membuat keputusan yang etis
dan bermakna. Melalui proses pembelajaran yang
menekankan refleksi kritis dan penilaian moral, pendidikan
ini bertujuan untuk membentuk karakter yang bijaksana
dan bertanggung jawab. Para humanis percaya bahwa
dengan mengeksplorasi literatur klasik dan filsafat,
individu dapat memperoleh wawasan tentang kebajikan
dan keadilan yang dapat diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Kebijaksanaan yang diperoleh melalui
pendidikan humanis tidak hanya bermanfaat untuk
pengembangan diri tetapi juga untuk mempromosikan
kebaikan sosial. Dengan demikian, pendidikan ini tidak
hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan tetapi juga
pada pembentukan individu yang mampu menjalani
kehidupan yang bermakna dan berkontribusi pada
kesejahteraan masyarakat.

3. Tokoh Utama
a. Desiderius Erasmus
Erasmus adalah salah satu tokoh humanis paling

berpengaruh yang mengadvokasi reformasi pendidikan

[ 173)

S |



yang berfokus pada esensi dan praktik Kristiani, bukan
pada dogma dan ritual semata. Karyanya menginspirasi
peningkatan pendidikan yang lebih kritis dan reflektif.
Melalui karyanya, Erasmus juga menekankan pentingnya
kembali ke sumber-sumber tekstual awal untuk
mendapatkan pemahaman yang lebih jelas dan lebih
autentik tentang ajaran Kristiani.

b. Francesco Petrarca (Petrarch)

Petrarch sering dijuluki sebagai "Bapak Humanisme"
berkat pendekatannya yang revolusioner terhadap klasik
dan penekanannya pada penggunaan literatur untuk
memperdalam pemahaman diri. Fokus Petrarch pada
humaniora bertujuan tidak hanya untuk pengetahuan
tetapi juga untuk peningkatan moral dan intelektual, yang
berperan dalam membentuk fondasi untuk Renaissance
lebih lanjut.

Humanisme, sebagai ciri khas dari Renaissance,
merupakan gerakan yang mengubah pandangan intelektual
dan filosofis Eropa. Dengan menempatkan manusia di pusat
diskursus ilmiah dan moral, humanisme mendorong
pendekatan yang lebih humanistik dan terfokus pada
individu dalam seni, sains, dan literatur. Tokoh-tokoh
seperti Erasmus dan Petrarch tidak hanya membentuk
fondasi bagi perkembangan intelektual dan artistik
selanjutnya tetapi juga membantu menavigasi transisi dari
struktur sosial yang rigid ke masyarakat yang lebih terbuka
dan reflektif tentang humanitas. Gerakan ini membuka
jalan bagi kemajuan ilmiah, artistik, dan filosofis yang
mengikuti dan menginspirasi generasi selanjutnya dari
pemikir dan seniman di seluruh Eropa.

D. Pengaruh Renaissance dan Humanisme pada Filsafat
Modern
1. Renaissance

Renaissance, yang berarti "kelahiran kembali," adalah
periode dalam sejarah Eropa yang berlangsung dari abad

(174

)



ke-14 hingga ke-17, yang menandai transisi dari Abad
Pertengahan ke zaman modern. Periode ini ditandai oleh
kebangkitan minat terhadap seni, budaya, ilmu
pengetahuan, dan pemikiran klasik Yunani dan Romawi.
Renaissance dimulai di Italia dan menyebar ke seluruh
Eropa, membawa perubahan besar dalam cara pandang
manusia terhadap dunia dan diri mereka sendiri.

Salah satu ciri utama Renaissance adalah penekanan
pada rasionalisme dan empirisme, yang menjadi fondasi
bagi metode ilmiah modern. Rasionalisme menekankan
peran rasio sebagai sumber pengetahuan, sementara
empirisme menekankan pentingnya pengalaman sensoris
dan observasi. Kedua pendekatan 1ni  memicu
perkembangan metode ilmiah yang mengutamakan logika
dan bukti empiris dalam penelitian.

Tokoh-tokoh seperti Leonardo da Vinci dan Galileo
Galilei menerapkan prinsip-prinsip ini dalam karya-karya
mereka, yang mencakup berbagai bidang ilmu pengetahuan
dan seni. Renaissance juga menantang otoritas tradisional,
termasuk gereja dan pandangan ilmiah klasik yang mapan.
Skeptisisme yang berkembang selama periode ini
mendorong para pemikir untuk meragukan dan
mempertanyakan dogma-dogma yang telah lama diterima
tanpa bukti yang kuat. Sikap kritis ini membuka jalan bagi
perkembangan filsafat yang lebih sistematis dan
independen dari dogma. Filsuf-filsuf seperti René Descartes
mengembangkan teori-teori yang menggabungkan prinsip-
prinsip rasionalis dan empiris dalam mencari pengetahuan,
yang kemudian menjadi landasan bagi filsafat modern.

2. Humanisme

Humanisme adalah gerakan intelektual dan budaya
yang berkembang selama Renaissance, yang menekankan
nilai dan potensi manusia serta pentingnya pendidikan dan
perkembangan individu. Humanisme berfokus pada studi
teks-teks klasik dan mengembangkan metode kritis untuk
memahami dan menafsirkan karya-karya tersebut. Para
humanis percaya bahwa dengan mempelajari literatur,

[ 175)
| 175 )



filsafat, dan sejarah klasik, mereka dapat mencapai
pemahaman yang lebih dalam tentang kondisi manusia dan
memperbaiki masyarakat.

Konsep humanisme menekankan pentingnya
pendidikan dan pengembangan pribadi sebagai cara untuk
mencapal kebajikan dan kebijaksanaan. Humanis seperti
Erasmus dan Thomas More berpendapat bahwa pendidikan
yang baik harus mencakup pembelajaran tentang seni, ilmu
pengetahuan, dan moralitas. Mereka juga mendorong
pemikiran Kkritis dan independen, yang memungkinkan
individu untuk mengeksplorasi ide-ide baru dan menantang
otoritas tradisional.

Humanisme juga  mempromosikan  nilai-nilai
individualisme dan kebebasan intelektual. Para humanis
percaya bahwa setiap individu memiliki potensi untuk
mencapal kesempurnaan moral dan intelektual melalui
usaha pribadi dan pendidikan. Mereka menekankan
pentingnya kebebasan berpikir dan berekspresi, serta hak
individu untuk mengejar pengetahuan dan kebenaran.
Nilai-nilai ini menjadi dasar bagi perkembangan
masyarakat yang lebih demokratis dan inklusif, serta
mempengaruhi reformasi sosial dan politik selama
Pencerahan.

E. Konsep Eksistensialis tentang Manusia

Eksistensialisme adalah aliran filsafat yang
berkembang pada abad ke-19 dan ke-20, yang berfokus pada
keberadaan manusia, kebebasan, dan tanggung jawab
individu.  Filsuf-filsuf eksistensialis seperti  Seren
Kierkegaard, Jean-Paul Sartre, dan Martin Heidegger
mengeksplorasi pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang
makna kehidupan, kebebasan, dan identitas diri. Mereka
menolak pandangan deterministik tentang manusia dan
menekankan pentingnya kebebasan individu dalam
menentukan nasibnya sendiri.

Salah satu konsep utama dalam eksistensialisme
adalah "keberadaan mendahului esensi." Ini berarti bahwa

(176
| 176



manusia pertama-tama ada, dan baru kemudian
menentukan esensi atau makna dari hidupnya melalui
tindakan dan pilihan-pilihannya. Menurut Sartre, manusia
tidak memiliki esensi yang ditentukan sebelumnya;
sebaliknya, mereka bebas untuk menciptakan diri mereka
sendiri melalui keputusan dan tindakan yang mereka
ambil. Kebebasan ini, bagaimanapun, juga membawa
tanggung jawab yang besar, karena individu harus
menerima konsekuensi dari pilihan-pilihannya.

Eksistensialisme juga menekankan pengalaman
subjektif dan kesadaran diri. Para eksistensialis percaya
bahwa pemahaman tentang diri dan dunia harus dimulai
dari pengalaman individu yang konkret dan subjektif.
Kierkegaard, misalnya, mengeksplorasi konsep
"keputusasaan" sebagai kondisi eksistensial yang muncul
ketika individu menghadapi ketidakpastian dan konflik
dalam kehidupannya. Heidegger Dberbicara tentang
"keberadaan-di-dunia" (Being-in-the-world) sebagai cara
manusia berada yang selalu terkait dengan konteks dan
situasi kehidupannya.

Dalam konteks moral, eksistensialisme menolak
norma-norma dan nilai-nilai universal yang ditentukan
sebelumnya. Sebaliknya, para eksistensialis berpendapat
bahwa individu harus menciptakan nilai-nilainya sendiri
melalui tindakan autentik. Tindakan autentik adalah
tindakan yang sesuai dengan keinginan dan keyakinan
individu yang paling dalam, bukan tindakan yang didikte
oleh harapan sosial atau konvensi eksternal. Dengan
demikian, eksistensialisme mengajarkan pentingnya
kejujuran terhadap diri sendiri dan keberanian untuk hidup
sesuai dengan keyakinan pribadi, meskipun itu berarti
menghadapi ketidakpastian dan isolasi.

177]

——
(-



FILSAFAT ABAD MODERN:
ALIRAN RASIONALISME,
IDEALISME, & EMPIRISME

A. DPengantar

Abad Modern menandai periode transisi dari
pemikiran tradisional yang berfokus pada doktrin agama
dan otoritas ke pemikiran yang lebih kritis dan bebas.
Selama periode ini, filsafat mengalami perubahan besar
yang dipengaruhi oleh penemuan ilmiah dan perkembangan
teknologi. Perubahan ini menciptakan ruang bagi
munculnya berbagai aliran filsafat yang mencoba
menjelaskan sifat pengetahuan, realitas, dan keberadaan
manusia dengan cara yang baru dan inovatif. Revolusi
Ilmiah, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti Copernicus,
Galileo, dan Newton, menantang pandangan dunia
sebelumnya dan mendorong para filsuf untuk mencari
dasar-dasar baru bagi pemahaman kita tentang dunia.

Kemajuan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi
selama Abad Modern tidak hanya memperluas cakrawala
intelektual tetapi juga menimbulkan pertanyaan-
pertanyaan fundamental tentang sifat pengetahuan itu
sendiri. Bagaimana kita mengetahui sesuatu? Apa yang
dapat kita ketahui dengan pasti? Dan apa yang merupakan
sumber utama pengetahuan? Filsuf-filsuf Abad Modern
berusaha menjawab pertanyaan-pertanyaan ini dengan
mengembangkan teori-teori baru yang menekankan
penggunaan rasio, pengalaman empiris, dan analisis kritis.
Mereka juga mulai mengeksplorasi hubungan antara

([ 178)
| 178 )



pikiran dan realitas, serta bagaimana persepsi dan
pengalaman kita membentuk pemahaman kita tentang
dunia.

Di tengah lanskap intelektual yang berubah ini,
muncul tiga aliran filsafat utama yang memberikan
kontribusi signifikan terhadap arah pemikiran Barat:
Rasionalisme, Idealisme, dan Empirisme. Masing-masing
aliran ini menawarkan perspektif yang unik dan mendalam
tentang sumber dan sifat pengetahuan yang sebenarnya
serta esensi dari realitas. Rasionalisme menekankan peran
akal dan logika sebagai jalan utama menuju pengetahuan,
sementara Empirisme menekankan pentingnya
pengalaman sensoris dan observasi dalam membentuk
pengetahuan. Idealisme, di sisi lain, mencoba untuk
menjembatani keduanya dengan menekankan peran ide
dan pikiran dalam membentuk realitas. Ketiga aliran ini,
meskipun berbeda dalam pendekatan, secara kolektif
memperkaya diskusi filosofis dan membuka jalan bagi
perkembangan pemikiran modern yang lebih komprehensif
dan mendalam.

Abad Modern menyaksikan lahirnya tiga aliran
filsafat utama yang telah memberikan kontribusi signifikan
terhadap arah pemikiran Barat: Rasionalisme, Idealisme,
dan Empirisme. Masing-masing aliran ini menawarkan
perspektif yang unik dan mendalam tentang sumber dan
sifat pengetahuan yang sebenarnya serta esensi dari
realitas.

Tiga aliran utama, yaitu (a) Rasionalisme —
Menekankan penggunaan alasan atau rasio sebagai sumber
utama pengetahuan; (b) Idealisme — Fokus pada ide atau
persepsi mental sebagai komponen esensial dari realitas;
dan (c) Empirisme — Mengutamakan pengalaman sensoris
sebagai dasar dari semua pengetahuan.

179 |

——
(-



B. Rasionalisme
1. Definisi dan Karakteristik

Rasionalisme adalah aliran filsafat yang menekankan
bahwa alasan adalah sumber utama dan uji kebenaran
dalam pengetahuan. Pendekatan ini mengklaim bahwa
pengetahuan tentang realitas dapat diperoleh melalui
penggunaan rasio dan logika, sering kali tanpa bergantung
pada pengalaman sensoris.

Rasionalisme mengadvokasi bahwa pengetahuan
dapat diperoleh melalui deduksi logis dan intelektual yang
murni. Banyak rasionalis memanfaatkan struktur
matematika dan logika sebagai model untuk memahami
univers.

2. Tokoh Utama
a. René Descartes (1596-1650)

René Descartes sering dijuluki sebagai 'Bapak Filsafat
Modern' berkat metodologi dan pendekatan filosofisnya
yang  revolusioner. Melalui  karyanya, Descartes
memperkenalkan pendekatan yang menekankan
penggunaan akal dan skeptisisme metodis sebagai cara
untuk mencapai pengetahuan yang pasti. Dia berusaha
untuk mendirikan filsafat yang didasarkan pada dasar yang
tak terbantahkan, berbeda dari pemikiran skolastik Abad
Pertengahan yang sangat dipengaruhi oleh otoritas gereja
dan filsafat Aristotelian. Metode Descartes yang terkenal
dengan keraguan metodisnya mengharuskan seseorang
untuk meragukan segala sesuatu yang bisa diragukan
hingga menemukan kebenaran yang tidak dapat diragukan
lagi.

Salah satu pernyataan terkenal Descartes adalah
"Cogito, ergo sum" ("Aku berpikir, maka aku ada"). Melalui
pernyataan ini, Descartes berargumen bahwa kepastian
eksistensial berasal dari kesadaran diri dan kemampuan
untuk berpikir. Dalam upaya untuk menemukan dasar yang
tak  terbantahkan  bagi  pengetahuan, Descartes
memutuskan untuk meragukan segala sesuatu yang

[ 150)

)



mungkin diragukan, termasuk keberadaan dunia luar dan
bahkan tubuhnya sendiri. Namun, ia menemukan bahwa
meskipun segala sesuatu diragukan, fakta bahwa ia
meragukan menunjukkan bahwa ia sedang berpikir. Dan
jika ia berpikir, maka ia harus ada. Pernyataan ini menjadi
landasan bagi filsafat modern, menekankan pentingnya
subjektivitas dan kesadaran diri dalam mencari
pengetahuan.

Metodologi Descartes tidak hanya memiliki dampak
besar pada filsafat, tetapi juga mempengaruhi
perkembangan 1lmu pengetahuan. Descartes
memperkenalkan pendekatan yang sistematis dan analitis
untuk memahami alam semesta, yang menjadi dasar bagi
metode ilmiah modern. Ia menekankan pentingnya
menggunakan logika dan matematika untuk mempelajari
fenomena alam, mengembangkan konsep Cartesian dalam
geometri, dan memperkenalkan koordinat Cartesian yang
menggabungkan aljabar dengan geometri. Pemikiran
Descartes membuka jalan bagi perkembangan ilmiah yang
lebih lanjut, menghubungkan filsafat dengan ilmu

pengetahuan dan membentuk dasar bagi kemajuan
intelektual di Abad Modern.

b. Baruch Spinoza (1632-1677)

Baruch Spinoza mengembangkan sebuah sistem
filsafat yang menyatakan bahwa hanya ada satu substansi
dalam realitas, yang mencakup baik Tuhan maupun alam
semesta, menantang dualisme kartesius yang diajukan oleh
Descartes. Spinoza menolak gagasan bahwa Tuhan dan
alam semesta adalah entitas yang terpisah. Sebaliknya, ia
berargumen bahwa Tuhan adalah substansi tunggal yang
meliputi segala sesuatu, dan segala yang ada merupakan
manifestasi dari satu substansi ini. Dalam pandangannya,
Tuhan bukanlah pencipta yang terpisah dari ciptaannya,
melainkan imanen dalam semua aspek alam. Pendekatan
ini dikenal sebagai monisme substansial, yang menyatakan
bahwa tidak ada perbedaan mendasar antara dunia fisik

[ 181)
| 181 )



dan spiritual, dan segala sesuatu adalah bagian dari
keseluruhan yang utuh.

Menurut Spinoza, akal bukan hanya alat untuk
berpikir tetapi juga untuk mencapai pemahaman spiritual
dan moral yang mendalam tentang alam semesta. Spinoza
percaya bahwa dengan menggunakan akal, manusia dapat
memahami hukum-hukum alam dan tempat mereka dalam
tatanan kosmis. Akal memungkinkan individu untuk
melampaui pandangan yang terbatas dan emosional
terhadap dunia, mencapai pandangan yang lebih luas dan
rasional. Dengan memahami bahwa segala sesuatu adalah
bagian dari satu substansi ilahi, manusia dapat
mengembangkan sikap etis yang didasarkan pada
pengetahuan dan kasih sayang, bukan ketakutan atau
kebodohan. Spinoza menekankan bahwa melalu
penggunaan akal, individu dapat mencapai kebahagiaan
dan kebebasan sejati, yang merupakan hasil dari
pemahaman mendalam tentang hubungan mereka dengan
Tuhan dan alam semesta.

Pemikiran Spinoza tentang monisme substansial dan
peran akal dalam mencapai pemahaman mendalam
memiliki dampak yang signifikan pada perkembangan
filsafat Barat. Ia menginspirasi banyak pemikir setelahnya
untuk mempertimbangkan kembali hubungan antara
Tuhan, alam, dan manusia, serta untuk mengeksplorasi
cara-cara baru dalam memahami dan mengalami dunia.
Filsafat Spinoza juga memberikan dasar bagi tradisi
pemikiran yang menekankan kesatuan segala sesuatu dan
pentingnya pendekatan rasional dan etis dalam kehidupan.
Sebagai salah satu filsuf paling radikal pada masanya,
Spinoza membuka jalan bagi pemahaman yang lebih
holistik dan inklusif tentang realitas dan eksistensi.

c. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716)

Gottfried Wilhelm Leibniz dikenal dengan teorinya
tentang monad, yang ia deskripsikan sebagai elemen dasar
dan tidak terbagi dari realitas, yang merupakan sumber
dari semua pengetahuan. Monad menurut Leibniz adalah

[ 152)
| 182



entitas fundamental yang tidak memiliki bagian, tidak
dapat dibagi, dan merupakan cerminan dari alam semesta.
Setiap monad adalah unik, memailiki sifat-sifat sendiri, dan
berfungsi sebagai cermin dari seluruh kosmos. Leibniz
berargumen bahwa meskipun monad tidak berinteraksi
secara fisik satu sama lain, mereka tetap selaras melalui
apa yang ia sebut sebagai "harmoni yang telah ditetapkan
sebelumnya" oleh Tuhan. Dengan konsep ini, Leibniz
berusaha menjelaskan bagaimana berbagai aspek dari alam
semesta dapat terkoordinasi dengan sempurna tanpa
memerlukan interaksi fisik langsung di antara
komponennya.

Kontribusi Leibniz pada matematika, khususnya
pengembangan kalkulus bersama dengan Newton, telah
memberikan alat penting dalam formulasi dan verifikasi
teori-teori ilmiah. Kalkulus diferensial dan integral yang
dikembangkan oleh Leibniz menjadi dasar bagi banyak
cabang ilmu pengetahuan dan teknik, memungkinkan para
ilmuwan untuk menggambarkan perubahan dan gerak
secara matematis. Selain itu, notasi kalkulus yang
diperkenalkan oleh Leibniz masih digunakan hingga saat
ini karena kepraktisannya. Di bidang logika, Leibniz juga
membuat kontribusi yang signifikan dengan
memperkenalkan konsep logika simbolis dan impian
tentang sebuah "bahasa universal" yang dapat digunakan
untuk menyelesaikan semua masalah melalui kalkulasi
logis. Pemikiran logis ini menjadi fondasi bagi
perkembangan logika matematika dan ilmu komputer di
masa mendatang.

Di luar teorinya tentang monad dan kontribusinya
pada matematika, Leibniz juga terkenal karena sistem
metafisik dan pandangannya tentang optimisme. Dia
percaya bahwa dunia tempat kita hidup adalah "dunia
terbaik yang mungkin" yang diciptakan oleh Tuhan,
meskipun mengandung kejahatan dan penderitaan.
Menurut Leibniz, Tuhan, sebagai makhluk yang maha baik
dan maha bijaksana, telah memilih dunia ini sebagai dunia
yang paling sempurna di antara kemungkinan-

[ 183)
| 183 )



kemungkinan lain, karena mengandung keseimbangan
optimal antara berbagai faktor yang kompleks. Pandangan
in1 membawa perspektif teologis dan filosofis yang unik
terhadap masalah kejahatan dan penderitaan, serta
memberikan landasan bagi diskusi tentang teodisi dalam
filsafat agama.

Dengan pemikiran yang mencakup berbagai disiplin
1lmu, dari metafisika hingga matematika, Leibniz
meninggalkan warisan intelektual yang mendalam dan
luas. Teorinya tentang monad memberikan pandangan yang
unik tentang sifat dasar realitas, sementara kontribusinya
pada kalkulus dan logika membuka jalan Dbagi
perkembangan ilmiah dan teknologis yang monumental.
Melalui pendekatan interdisiplinernya, Leibniz
menunjukkan bagaimana berbagai bidang pengetahuan
dapat saling melengkapi dan memperkaya pemahaman kita
tentang alam semesta.

3. Pengaruh dan Kontribusi

Pendekatan metodis yang dipelopori oleh Descartes,
yang menekankan keraguan metodis dan penggunaan
deduksi, telah menjadi dasar dalam pemikiran ilmiah
modern, memfasilitasi penemuan besar dalam fisika dan
matematika. Descartes memperkenalkan metode
skeptisisme metodis, di mana seseorang harus meragukan
semua yang mungkin diragukan untuk menemukan
kebenaran yang pasti. Melalui pendekatan ini, Descartes
menyarankan bahwa akal dan deduksi logis adalah alat
utama untuk mencapal pengetahuan yang pasti. Prinsip-
prinsip ini kemudian menjadi fondasi bagi metode ilmiah
modern, yang menggabungkan observasi empiris dengan
penalaran deduktif untuk menguji hipotesis dan
membangun teori ilmiah. Metodologi ini telah digunakan
dalam berbagai penemuan ilmiah yang mendasar, mulai
dari hukum gerak Newton hingga teori relativitas Einstein.

Rasionalisme, dengan fokusnya pada rasio dan logika,
sangat mempengaruhi tokoh-tokoh Revolusi Ilmiah seperti
Isaac Newton, yang menggabungkan empirisme dengan

(184
| 184



rasionalisme dalam formulasi hukum gravitasi universal.
Newton menggunakan pendekatan rasionalis Descartes
yang menekankan pentingnya deduksi logis dari prinsip-
prinsip dasar, sambil juga mengandalkan observasi dan
eksperimen untuk menguji teorinya. Pendekatan ini
memungkinkan Newton untuk menyusun hukum gerak dan
gravitasi yang tidak hanya menjelaskan fenomena-
fenomena alam dengan akurasi tinggi tetapi juga dapat
diprediksi dan  diverifikasi melalui  eksperimen.
Penggabungan empirisme dan rasionalisme oleh Newton
menciptakan kerangka kerja ilmiah yang kokoh yang
menjadi dasar bagi banyak penemuan ilmiah di kemudian
hari.

Perkembangan metode ilmiah yang menekankan
kombinasi antara deduksi logis dan observasi empiris
membawa kemajuan signifikan dalam berbagai bidang ilmu
pengetahuan. Dalam bidang fisika, selain hukum gravitasi
universal Newton, teori elektromagnetisme yang
dikembangkan oleh James Clerk Maxwell juga
menunjukkan bagaimana model matematis dan eksperimen
dapat digabungkan untuk memahami fenomena alam. Di
bidang biologi, metode ilmiah memungkinkan Charles
Darwin untuk mengembangkan teori evolusi melalui seleksi
alam, yang didasarkan pada pengamatan empiris terhadap
variasi dan adaptasi spesies. Selain itu, dalam bidang
kimia, metode ilmiah membantu Dmitri Mendeleev untuk
menyusun tabel periodik unsur-unsur berdasarkan sifat-
sifat kimia yang teramati. Semua ini menunjukkan bahwa
metode ilmiah telah menjadi landasan utama dalam
eksplorasi dan pemahaman ilmiah modern, mendorong
penemuan-penemuan yang telah mengubah cara Kkita
memahami dunia.

Perkembangan metode ilmiah yang dipelopori oleh
Descartes dan diadopsi oleh para ilmuwan selama Revolusi
Ilmiah telah menetapkan standar baru dalam penelitian
dan pemikiran ilmiah. Metode ini tidak hanya memperkuat
pengetahuan Kkita tentang alam semesta tetapi juga
mempromosikan pendekatan sistematis dan kritis yang

[ 185)
| 185 )



terus menjadi dasar bagi kemajuan ilmiah hingga saat ini.
Dengan menggabungkan observasi empiris, eksperimen,
dan deduksi logis, metode ilmiah modern telah membuka
jalan bagi era baru penemuan dan inovasi yang terus
berkembang di berbagai disiplin ilmu.

Rasionalisme telah memainkan peran kunci dalam
perkembangan filsafat dan ilmu pengetahuan Barat,
memberikan fondasi logis dan metodologis untuk eksplorasi
1lmiah dan filosofis. Dengan tokoh-tokoh seperti Descartes,
Spinoza, dan Leibniz memimpin jalan, rasionalisme tidak
hanya mengubah cara manusia memperoleh pengetahuan
tetapi juga bagaimana kita memahami realitas itu sendiri.
Dampaknya yang luas pada sains, matematika, dan filsafat
menjadikan rasionalisme salah satu pilar penting dalam
pemikiran modern, membentuk dasar dari banyak aspek
masyarakat kontemporer, dari analisis logis hingga aplikasi
teknologi.

C. Idealisme
1. Definisi dan Karakteristik

Idealisme adalah aliran filsafat yang menekankan
bahwa realitas dasar adalah immaterial dan terutama
mental. Aliran ini menantang pandangan materialisme
yang menyatakan bahwa realitas material adalah
fundamental. Idealisme berargumen bahwa segala sesuatu
yang kita anggap sebagai realitas material sebenarnya
merupakan manifestasi dari pikiran atau kesadaran.
Dengan demikian, menurut idealisme, dunia fisik yang kita
alami tidak independen dari persepsi mental kita, tetapi
sebaliknya, dunia fisik merupakan konstruksi atau proyeksi
dari pikiran kita.

Idealisme menyatakan bahwa hanya ide atau persepsi
mental yang memiliki realitas sejati dan dapat diketahui,
mendahulukan pengalaman batin atas dunia fisik
eksternal. Filsuf-filsuf seperti George Berkeley dan
Immanuel Kant adalah tokoh-tokoh utama dalam tradisi
idealisme. Berkeley, misalnya, berpendapat bahwa "esse est

(186
| 186



percipi" (menjadi ada adalah menjadi dipersepsi), yang
berarti bahwa benda-benda hanya ada sejauh mereka
dipersepsi oleh suatu pikiran. Kant, di sisi lain,
memperkenalkan konsep bahwa pengetahuan kita tentang
dunia terbentuk oleh struktur bawaan pikiran kita, dan kita
hanya dapat mengetahui fenomena, bukan noumena atau
"hal-hal pada diri mereka sendiri". Dengan demikian,
pengalaman batin atau kesadaran dianggap sebagai fondasi
yang mendasari semua pengetahuan dan realitas.

Selain itu, 1idealisme sering kali menekankan
pentingnya kesadaran subjektif dan pengalaman pribadi
dalam membentuk pemahaman kita tentang dunia. Aliran
ini mengakui bahwa persepsi dan interpretasi individu
sangat berperan dalam membentuk realitas yang kita
alami. Ini membawa implikasi penting dalam bidang etika,
estetika, dan metafisika, di mana idealisme menekankan
peran aktif pikiran dalam menciptakan makna dan nilai.
Dalam konteks ini, idealisme mendorong kita untuk melihat
melampaul penampilan material dan mencari pemahaman
yvang lebih mendalam tentang hubungan antara pikiran,
kesadaran, dan dunia.

Penolakan terhadap Materialisme

Idealisme secara eksplisit menolak konsep bahwa
realitas fisik adalah dasar dari semua yang ada. Pandangan
ini menentang materialisme, yang menyatakan bahwa
segala sesuatu yang ada pada dasarnya bersifat material
dan dapat dijelaskan melalui interaksi fisik. Para idealis
berargumen bahwa realitas fisik tidak memiliki eksistensi
independen di luar persepsi dan pengalaman mental kita.
Mereka  berpendapat bahwa  materialisme  gagal
menjelaskan aspek-aspek fundamental dari keberadaan,
seperti kesadaran dan pengalaman subjektif, yang menurut
mereka adalah esensi sejati dari realitas. Sebaliknya,
idealisme menekankan bahwa pikiran, ide, dan kesadaran
adalah dasar dari semua yang ada, dan bahwa dunia
material adalah produk atau proyeksi dari proses mental.

[ 187)
| 187}



Fokus pada Kesadaran dan Persepsi

Mengutamakan kesadaran dan persepsi sebagai
penentu utama realitas, idealisme berargumen bahwa
dunia seperti yang kita alami dibentuk oleh kondisi-kondisi
mental kita. Filsuf idealis seperti George Berkeley dan
Immanuel Kant menekankan bahwa realitas eksternal
hanya dapat diketahui melalui persepsi kita. Berkeley,
dengan prinsip "esse est percipi" (menjadi ada adalah
menjadi dipersepsi), menyatakan bahwa objek-objek hanya
ada sejauh mereka dipersepsi oleh suatu pikiran. Kant,
dengan konsep fenomena dan noumena, berargumen bahwa
apa yang kita anggap sebagai realitas eksternal adalah
konstruksi dari pikiran kita berdasarkan data indrawi yang
diterima. Kondisi mental kita, seperti persepsi, ingatan, dan
interpretasi, membentuk cara kita mengalami dunia,
sehingga menjadikan kesadaran sebagai pusat dari semua
pengetahuan dan realitas.

Implikasi Filsafat Idealisme

Implikasi dari filsafat 1idealisme sangat luas,
mencakup berbagai bidang seperti metafisika, epistemologi,
dan etika. Dalam metafisika, idealisme menantang kita
untuk mempertimbangkan bahwa realitas yang kita alami
mungkin tidak memiliki keberadaan independen di luar
persepsi kita. Dalam epistemologi, idealisme mendorong
kita untuk menyelidiki bagaimana pengetahuan Kkita
tentang dunia dibentuk oleh pikiran kita, dan sejauh mana
kita dapat mengetahui hal-hal "pada diri mereka sendiri."
Dalam etika, idealisme mengajarkan bahwa nilai-nilai
moral dan estetika tidak semata-mata berasal dari dunia
fisik tetapi ditentukan oleh persepsi dan interpretasi mental
kita. Dengan menekankan pentingnya kesadaran dan
persepsi, idealisme memberikan perspektif yang mendalam
tentang bagaimana kita memahami diri kita sendiri dan
dunia di sekitar kita, menantang asumsi materialistik dan
mengarahkan kita pada pencarian makna yang lebih
mendalam dan personal.

[ 1s8)
| 188}



2. 'Tokoh Utama
a. George Berkeley (1685-1753):
Immaterialisme

George Berkeley, seorang filsuf empiris, mengadvokasi
bentuk idealisme yang dikenal sebagai "immaterialisme,"
yang berpendapat bahwa objek-objek hanya ada dalam
persepsi mereka. Konsep ini menantang pandangan
materialistik bahwa benda-benda memiliki eksistensi
independen di luar pikiran yang memersepsi mereka.
Berkeley berargumen bahwa semua yang kita ketahui
tentang dunia berasal dari pengalaman indrawi kita, dan
oleh karena itu, keberadaan benda-benda tergantung pada
apakah mereka dipersepsi oleh seorang pengamat. Ia
terkenal dengan ungkapannya "to be is to be perceived" (esse
est percipi), yang menegaskan bahwa sesuatu hanya ada
sejauh 1a dipersepsi. Menurut Berkeley, tidak ada benda
material yang dapat eksis tanpa pikiran yang
memersepsinya, dan segala sesuatu yang kita anggap
sebagai realitas adalah kumpulan ide-ide dalam pikiran
kita.

Kontribusi pada Epistemologi

Melalui karyanya, Berkeley menantang konsep
realitas independen dari persepsi, yang mendukung
pandangan bahwa persepsi dan ide adalah realitas utama.
Dalam bukunya "A Treatise Concerning the Principles of
Human Knowledge" dan "Three Dialogues between Hylas
and Philonous," Berkeley mengkritik asumsi bahwa dunia
fisik dapat eksis terlepas dari persepsi kita. Ia berpendapat
bahwa segala pengetahuan kita tentang dunia berasal dari
persepsi langsung kita, dan tidak ada dasar untuk meyakini
adanya realitas material yang independen dari pikiran.
Dengan demikian, Berkeley menyatakan bahwa realitas
sejati adalah mental dan terdiri dari ide-ide yang dipersepsi
oleh pikiran, baik pikiran manusia maupun pikiran ilahi
(Tuhan). Perspektif ini mengubah cara kita memahami
hubungan antara pikiran dan dunia, menempatkan

[ 189)

S |



kesadaran dan persepsi sebagaiinti dari semua pengalaman
dan pengetahuan.

Pengaruh dan Relevansi

Immaterialisme Berkeley memiliki implikasi yang
mendalam bagi metafisika dan epistemologi,
mempengaruhi cara filsuf memahami esensi dan eksistensi
benda-benda. Ide bahwa realitas adalah hasil dari persepsi
mental membuka diskusi baru tentang sifat keberadaan
dan pengetahuan. Meskipun pandangannya kontroversial
dan sering kali ditentang oleh realis material,
immaterialisme Berkeley memaksa para filsuf untuk
mempertimbangkan kembali asumsi-asumsi dasar tentang
dunia fisik dan peran pikiran dalam membentuk realitas.
Pengaruh Berkeley juga terlihat dalam perkembangan
filsafat kontemporer, terutama dalam diskusi tentang
fenomenologi dan filsafat pikiran, di mana hubungan antara
kesadaran dan realitas tetap menjadi topik utama. Dengan
menekankan pentingnya persepsi dan 1ide, Berkeley
memberikan kontribusi penting dalam pemahaman kita
tentang dunia dan posisi kita di dalamnya.

b. Immanuel Kant (1724-1804)

Ildealisme Transendental

Immanuel Kant mengembangkan sebuah sistem
filsafat yang dikenal sebagai idealisme transendental, yang
berargumen bahwa pengalaman manusia tentang realitas
dibentuk oleh kondisi-kondisi a priori dari pikiran—
kategori-kategori yang menata cara kita melihat dunia.
Menurut Kant, kita tidak dapat mengetahui dunia
sebagaimana adanya "pada dirinya sendiri" (noumena),
tetapi hanya sebagaimana ia tampak kepada kita melalui
struktur pikiran kita (fenomena). Kategori-kategori a priori
ini termasuk konsep-konsep fundamental seperti ruang,
waktu, dan kausalitas, yang memungkinkan kita untuk
mengorganisir dan menginterpretasi data indrawi secara
konsisten. Dengan kata lain, pikiran manusia aktif dalam

(190
| 190



membentuk pengalaman kita tentang realitas, dan bukan
sekadar penerima pasif dari informasi indrawi.

Sintesis Antara Rasionalisme dan Empirisme

Kant mencoba menyatukan kedalaman rasionalisme
dengan praktikalitas empirisme, menunjukkan bahwa
realitas fenomenal adalah hasil dari sintesis antara data
sensoris dan kondisi a priori pikiran. Rasionalisme
menekankan penggunaan akal sebagai sumber utama
pengetahuan, sementara empirisme menekankan
pentingnya pengalaman indrawi. Kant berpendapat bahwa
kedua pendekatan ini perlu digabungkan untuk
memberikan gambaran yang lengkap tentang pengetahuan
manusia. Menurutnya, data sensoris memberikan bahan
mentah bagi pengalaman kita, tetapi tanpa kategori a priori
yvang menstrukturkan data tersebut, kita tidak dapat
memahami atau menggunakannya dengan cara yang
bermakna. Dalam bukunya "Critique of Pure Reason," Kant
menjelaskan bagaimana pikiran kita secara aktif
membentuk pengalaman, sehingga memungkinkan kita
untuk memiliki pengetahuan yang valid tentang dunia
fenomenal.

Pengaruh dan Relevansi

Idealisme transendental Kant memiliki dampak besar
pada perkembangan filsafat modern, mempengaruhi
banyak pemikir setelahnya dalam berbagai tradisi filsafat.
Pandangannya tentang hubungan antara pikiran dan
realitas membuka jalan bagi diskusi-diskusi baru tentang
epistemologi, metafisika, dan filsafat pikiran. Dengan
menunjukkan bahwa pengetahuan kita tentang dunia
bergantung pada struktur a priori dari pikiran kita, Kant
menggeser fokus filsafat dari upaya untuk memahami dunia
luar secara langsung ke analisis tentang bagaimana kita
mengetahui dunia. Ini juga menginspirasi perkembangan
lebih lanjut dalam filsafat Jerman, termasuk idealisme
Jerman yang diwakili oleh Hegel dan Schelling. Selain itu,
pendekatan Kant terhadap moralitas, yang dikenal sebagai

[ 191)
| 191}



etika deontologis, telah mempengaruhi teori-teori etika
kontemporer, menekankan pentingnya prinsip-prinsip
moral yang universal dan berlaku tanpa syarat. Secara
keseluruhan, kontribusi Kant terhadap filsafat tidak hanya
membentuk arah pemikiran di zamannya tetapi juga terus
relevan dalam diskusi filosofis hingga hari ini.

c. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831)
Ildealisme Absolut

Georg Wilhelm Friedrich Hegel mengembangkan
idealisme absolut, sebuah sistem filsafat yang berargumen
bahwa realitas adalah manifestasi dari sebuah "Roh
Absolut" yang berkembang dan mencapai kesadaran penuh
diri melalui proses dialektis sejarah. Menurut Hegel,
realitas bukanlah kumpulan benda-benda terpisah
melainkan satu kesatuan organik yang terus berubah dan
berkembang. Roh Absolut ini meliputi semua aspek
keberadaan—materi, kehidupan, pikiran, dan budaya—dan
bergerak menuju pemahaman diri yang sempurna. Dalam
pandangan Hegel, sejarah manusia adalah ekspresi dari
evolusi kesadaran ini, di mana setiap tahap sejarah
mencerminkan perkembangan lebih lanjut dalam
kesadaran diri Roh Absolut.

Dialektika

Sistem dialektis Hegel—tesis, antitesis, dan sintesis—
adalah fundamental dalam pemahamannya tentang
perkembangan sejarah dan evolusi ide. Dialektika Hegel
menggambarkan proses di mana kontradiksi dan konflik
dalam sejarah dan ide muncul, berinteraksi, dan akhirnya
diselesaikan dalam tingkat kesadaran yang lebih tinggi.
Tesis mewakili posisi atau ide awal, antitesis adalah oposisi
atau kontradiksi terhadap tesis, dan sintesis adalah resolusi
yang mengatasi kontradiksi ini dan membawa pemahaman
baru. Proses ini berulang dalam berbagai bentuk sepanjang
sejarah, mendorong perkembangan budaya, politik, dan
intelektual ~ manusia. Melalui  dialektika,  Hegel
menggambarkan bagaimana konflik dan kontradiksi bukan

[ 192

S



hanya halangan tetapijuga motor penggerak kemajuan dan
evolusi.

Pengaruh dan Relevansi

Idealisme absolut dan metode dialektis Hegel
memiliki pengaruh besar pada berbagai bidang filsafat dan
disiplin ilmu lainnya. Pemikirannya memberikan dasar
bagi banyak teori sosial, politik, dan sejarah, serta
mempengaruhi filsafat eksistensialisme, fenomenologi, dan
Marxisme. Karl Marx, misalnya, mengadaptasi dialektika
Hegel untuk mengembangkan materialisme dialektis dan
analisis sejarah dari perspektif ekonomi dan kelas. Selain
itu, filsuf-filsuf kontemporer seperti Martin Heidegger dan
Jean-Paul Sartre menemukan dalam pemikiran Hegel alat
untuk mengeksplorasi keberadaan dan kesadaran manusia.
Konsep dialektika Hegel juga diterapkan dalam studi
tentang perubahan sosial dan politik, memberikan
kerangka untuk memahami bagaimana masyarakat dan
ide-ide berkembang melalui konflik dan resolusi. Dengan
demikian, pengaruh Hegel meluas jauh melampaui batas-
batas filsafat, memberikan alat intelektual yang kuat untuk
menganalisis dan memahami dinamika perubahan dalam
berbagai konteks.

3. Pengaruh dan Kontribusi
a. Dampak Luas Idealisme pada Budaya dan Pemikiran

Influensi pada Budaya Idealisme, terutama melalui
pemikiran para filsuf seperti Kant dan Hegel, memiliki
dampak luas pada budaya dan pemikiran Barat. Dengan
menekankan pentingnya ide dan persepsi mental sebagai
dasar realitas, idealisme mendorong penghargaan yang
lebih besar terhadap seni, sastra, dan musik sebagai
ekspresi dari kesadaran manusia. Karya-karya seni sering
dilihat sebagai manifestasi dariide-ide yang lebih tinggi dan
spiritual, dan ini mendorong perkembangan gerakan
artistik yang mencoba menangkap esensi dari kondisi
manusia. Gerakan Romantisisme, misalnya, banyak
dipengaruhi oleh idealisme Hegelian dalam pencariannya

[ 193]

S |



akan ekspresi artistik yang mendalam dan transenden.
Seniman dan penulis mulai melihat karya mereka sebagai
cara untuk mengeksplorasi dan mengungkapkan realitas
internal mereka, serta menggali makna yang lebih dalam
dari pengalaman manusia.

b. Teori Sejarah dan Politik

Hegel's idealisme memberikan kerangka kerja bagi
teori-teori sejarah dan politik, mengusulkan bahwa sejarah
adalah proses dialektis yang bergerak menuju realisasi
kebebasan dan kesadaran. Hegel melihat sejarah sebagai
sebuah proses dinamis yang melibatkan konflik dan
resolusi, di mana setiap tahap perkembangan sejarah
membawa kita lebih dekat ke kesadaran penuh tentang
kebebasan. Pandangan ini mempengaruhi banyak pemikir
sosial dan politik, termasuk Karl Marx, yang mengadaptasi
dialektika Hegel untuk mengembangkan teori materialisme
historis. Ide bahwa sejarah memiliki arah dan tujuan telah
membentuk pemikiran politik dan teori sosial, mendorong
gagasan bahwa masyarakat dapat berkembang dan
memperbaiki diri melalui proses perubahan yang progresif.
Hegel juga memandang negara sebagai ekspresi tertinggi
dari Roh Absolut, memberikan dasar bagi teori tentang
peran negara dalam merealisasikan kebebasan dan etika
komunitas.

c. Etika dan Moralitas

Karya Hegel dan Kant telah mendalam
mempengaruhi diskusi tentang etika, moralitas, dan
hukum, dengan menekankan bahwa realitas moral
dibentuk oleh ide-ide dan prinsip-prinsip rasional. Kant,
dengan etika deontologisnya, menegaskan bahwa tindakan
moral harus didasarkan pada prinsip-prinsip yang dapat
diterima secara universal, seperti imperatif kategorisnya,
yang mengharuskan kita untuk bertindak sesuai dengan
aturan yang dapat dijadikan hukum umum. Hegel,
sementara itu, menekankan bahwa moralitas berkembang
dalam konteks sosial dan historis, dan bahwa kebebasan

[ 194
| 194



individu hanya dapat diwujudkan dalam kerangka
komunitas etis yang rasional. Pandangan Hegel tentang
etika mencerminkan keyakinannya bahwa moralitas dan
hukum tidak terpisah dari realitas sosial tetapi merupakan
bagian integral dari perkembangan kesadaran manusia.
Kedua filsuf ini memberikan kontribusi penting pada
pemahaman kita tentang bagaimana norma-norma etis
dibentuk dan bagaimana kita dapat hidup secara moral
dalam masyarakat yang kompleks.

Secara keseluruhan, idealisme telah memberikan
kontribusi besar pada berbagai aspek budaya dan
pemikiran Barat. Dengan menekankan pentingnya ide dan
kesadaran dalam membentuk realitas, idealisme telah
mengilhami perkembangan dalam seni, politik, dan etika,
serta memberikan kerangka teoritis untuk memahami
perubahan sosial dan sejarah. Warisan Kant dan Hegel
terus mempengaruhi cara kita berpikir tentang dunia dan
tempat kita di dalamnya, mendorong kita untuk mencari
makna yang lebih dalam dan memahami hubungan kita
dengan orang lain dan alam semesta.

D. Empirisme
1. Definisi dan Karakteristik

Filsafat Barat mengalami evolusi signifikan dengan
munculnya empirisme, yang menekankan pentingnya
pengalaman sensoris dalam pembentukan pengetahuan.
Berbeda dengan rasionalisme yang menekankan peran akal
dan pemikiran deduktif, empirisme menegaskan bahwa
semua pengetahuan sejati berasal dari pengalaman
indrawi. Aliran ini berkembang sebagai tanggapan
terhadap pandangan rasionalis yang mendominasi pada
abad sebelumnya, terutama dalam karya-karya René
Descartes dan pengikutnya. Empirisme menjadi pijakan
baru dalam memahami bagaimana manusia memperoleh
pengetahuan tentang dunia, menekankan observasi dan
eksperimentasi sebagai kunci untuk memahami realitas.

[ 195)
| 195 )



Tokoh-tokoh utama empirisme seperti John Locke,
George Berkeley, dan David Hume mengembangkan
konsep-konsep yang mendalam dan berpengaruh dalam
tradisi filosofis ini. Mereka menolak gagasan bahwa
manusia memiliki ide atau pengetahuan bawaan dan
sebaliknya menekankan bahwa semua ide berasal dari
pengalaman. Locke, misalnya, memperkenalkan konsep
"tabula rasa" atau lembaran kosong, yang menyatakan
bahwa pikiran manusia pada saat lahir adalah kosong dan
kemudian diisi oleh pengalaman hidup. Berkeley
melangkah lebih jauh dengan teori immaterialisme-nya,
yang menegaskan bahwa keberadaan benda-benda
bergantung pada persepsi. Hume, dengan skeptisisme
radikalnya, menantang asumsi tentang sebab dan akibat
serta  kontinuitas identitas, menunjukkan bahwa
kepercayaan kita pada prinsip-prinsip ini didasarkan pada
kebiasaan dan pengalaman daripada pengetahuan yang
pasti.

Empirisme adalah aliran filsafat yang menekankan
pentingnya pengalaman sensoris sebagai sumber utama
dan dasar dari segala pengetahuan. Empiris berpendapat
bahwa manusia lahir tanpa pengetahuan bawaan, yang
dikenal dengan konsep "tabula rasa" atau lembaran kosong.

a. Pengetahuan dari Pengalaman

Menurut empirisme, semua pengetahuan dan ide
diperoleh melalui interaksi dengan dunia melalui indera.
Empiris menegaskan bahwa setiap pengetahuan yang kita
miliki adalah hasil dari pengalaman sensoris yang Kkita
peroleh melalui penglihatan, pendengaran, penciuman,
perabaan, dan pengecapan. Dengan kata lain, pengalaman
sensoris adalah dasar utama dari segala pengetahuan
manusia. Empirisme ini berlawanan dengan gagasan bahwa
pengetahuan bisa diperoleh melalui rasio atau intuisi
bawaan, seperti yang dipromosikan oleh rasionalis. Tokoh-
tokoh seperti John Locke berargumen bahwa pikiran
manusia pada saat lahir adalah seperti "tabula rasa" atau
lembaran kosong, yang diisi oleh pengalaman hidup. Locke

(196
| 196



membedakan antara ide-ide sederhana yang berasal
langsung dari pengalaman sensoris dan ide-ide kompleks
yvang dibentuk melalui refleksi dan kombinasi ide-ide
sederhana.

b. Skeptisisme terhadap Pengetahuan Apriori

Empiris sering skeptis terhadap konsep pengetahuan
a priori, yaitu pengetahuan yang didapatkan tanpa
bergantung pada pengalaman sensoris. Pengetahuan a
priori, seperti yang dipertahankan oleh rasionalis, dianggap
oleh para empiris sebagai kurang dapat diandalkan karena
tidak berakar pada bukti empiris yang konkret. David
Hume, misalnya, menantang validitas konsep-konsep
seperti sebab dan akibat yang sering diterima sebagai
pengetahuan a priori. Hume berpendapat bahwa
pemahaman kita tentang hubungan sebab-akibat
sebenarnya berasal dari kebiasaan dan pengulangan
pengalaman, bukan dari pemahaman mendasar atau
bawaan. Dengan demikian, para empiris menekankan
perlunya skeptisisme terhadap klaim-klaim pengetahuan
yang tidak didukung oleh pengalaman sensoris dan
mengadvokasi pendekatan yang lebih hati-hati dan berbasis
bukti dalam mengejar pengetahuan.

2. Tokoh Utama
a. John Locke (1632-1704)
Tobula Rasa

John Locke mengemukakan bahwa pikiran manusia di
awal kehidupan adalah seperti lembaran kosong, dan
semua pengetahuan dan ide datang dari pengalaman.
Pendekatan ini mengemphasiskan pentingnya pengalaman
sensoris dalam pembentukan pengetahuan. Dalam
karyanya "An Essay Concerning Human Understanding,"
Locke menjelaskan bahwa semua ide yang kita miliki
berasal dari dua sumber utama: sensasi dan refleksi.
Sensasi mencakup semua informasi yang Kkita terima
melalui indera kita, sementara refleksi adalah proses

[ 197)
| 197}



internal di mana pikiran kita memikirkan,
membandingkan, dan menghubungkan ide-ide yang berasal
dari sensasi. Locke menolak konsep ide bawaan, yang
sebelumnya dipromosikan oleh filsuf seperti Descartes, dan
menegaskan bahwa pengetahuan manusia adalah hasil dari
interaksi berkelanjutan antara pengalaman sensoris dan
pemikiran reflektif.

Pengaruh pada Liberalisme

Konsep Locke tentang hak asasi manusia dan
pemerintahan juga mengandalkan observasi dan
pengalaman tentang alam manusia, yang mempengaruhi
pembentukan prinsip-prinsip politik liberal. Dalam
karyanya "Two Treatises of Government," Locke
mengembangkan teori kontrak sosial yang menyatakan
bahwa pemerintah dibentuk melalui kesepakatan antara
individu-individu yang secara alami memiliki hak-hak yang
tidak dapat dicabut, seperti hak atas kehidupan, kebebasan,
dan properti. Pemerintah, menurut Locke, ada untuk
melindungi hak-hak ini, dan jika gagal melakukannya,
rakyat memiliki hak untuk mengganti atau menghapusnya.
Pandangan ini berakar pada pengamatan Locke terhadap
kondisi alamiah manusia dan pengalaman historis
pemerintahan. Teori politik Locke ini menjadi dasar bagi
perkembangan liberalisme klasik dan sangat
mempengaruhi  dokumen-dokumen  penting  seperti
Deklarasi Kemerdekaan Amerika Serikat dan Konstitusi
Amerika Serikat.

Penekanan Locke pada pengalaman dan observasi
dalam teori epistemologi dan politiknya menandai
pergeseran signifikan dari tradisi filosofis sebelumnya.
Dengan mendasarkan pengetahuan dan otoritas politik
pada bukti empiris dan pengalaman hidup individu, Locke
meletakkan dasar bagi pendekatan pemerintahan yang
lebih demokratis dan partisipatif. Ide-idenya mendorong
perkembangan masyarakat yang didasarkan pada hak-hak
individu dan supremasi hukum, di mana legitimasi lembaga
politik terus dievaluasi berdasarkan kemampuan mereka

[ 198
| 198



untuk memenuhi kebutuhan dan melindungi hak-hak
rakyat. Dasar empiris ini terus mempengaruhi diskusi
kontemporer tentang hak asasi manusia, demokrasi, dan
hakikat pengetahuan itu sendiri.

b. George Berkeley (1685-1753)
Immaterialisme dan Empirisme

Meskipun Berkeley dikenal sebagai idealis, ia juga
mengembangkan teori empiris tentang pengetahuan yang
berpusat pada persepsi sebagai sumber utama
pengetahuan. Berkeley berargumen bahwa objek fisik tidak
ada di luar persepsi yang mereka timbulkan, menyatakan
bahwa "esse est percipi" (menjadi ada adalah menjadi
dipersepsi). Dalam  pandangan Berkeley, semua
pengetahuan kita tentang dunia berasal dari pengalaman
sensoris, dan tidak ada eksistensi material yang independen
dari pengamatan kita. Dengan demikian, objek-objek fisik
hanyalah kumpulan ide yang dirasakan oleh indra kita, dan
keberadaan mereka sepenuhnya tergantung pada ada atau
tidaknya persepsi tersebut.

Kritik terhadap Materialisme

Berkeley menggunakan empirisme untuk menentang
materialisme, mengusulkan bahwa realitas secara
fundamental adalah perseptual dan bergantung pada yang
mempersepsikannya. Ia menolak pandangan bahwa benda-
benda material memiliki eksistensi independen di luar
persepsi kita, mengkritik konsep materialisme yang
menyatakan bahwa realitas fisik adalah dasar dari segala
sesuatu. Berkeley berpendapat bahwa jika kita tidak dapat
mempersepsi sesuatu secara langsung, maka kita tidak
memiliki alasan untuk percaya bahwa sesuatu itu ada.
Dengan demikian, realitas fisik hanyalah ilusi yang muncul
dari persepsi kita, dan eksistensi benda-benda bergantung
pada pikiran yang memersepsinya. Ia juga menyatakan
bahwa keberadaan berkelanjutan dari objek-objek yang
tidak sedang dipersepsi oleh manusia dijamin oleh Tuhan,
yang selalu mempersepsi segala sesuatu.

[ 199)

(S |



Immaterialisme Berkeley menantang asumsi dasar
dari materialisme dan menawarkan perspektif unik tentang
sifat realitas. Dengan menyatakan bahwa objek-objek
hanya ada sebagaimana mereka dipersepsi, Berkeley
menggeser fokus dari dunia material yang independen ke
peran persepsi dan pikiran dalam membentuk realitas. Ide-
1denya memiliki implikasi mendalam bagi epistemologi dan
metafisika, mempertanyakan hakikat eksistensi dan dasar
pengetahuan kita tentang dunia. Karya Berkeley terus
menginspirasi dan memicu perdebatan, menyoroti
pentingnya persepsi dan keterbatasan asumsi adanya
realitas material yang objektif dan independen dari
pengalaman sensoris kita.

c. David Hume (1711-1776)
Kritik terhadap Rasionalisme dan Agama

David Hume mengkritik keras rasionalisme dan
argumen religius yang menurutnya tidak didasarkan pada
pengalaman  sensoris. Hume berpendapat bahwa
pengetahuan manusia terbatas pada apa yang dapat
dirasakan secara langsung. Dalam karyanya, "A Treatise of
Human Nature," ia menolak gagasan bahwa manusia dapat
mencapal pengetahuan yang pasti tentang dunia melalui
akal atau intuisi bawaan saja. Hume menekankan
pentingnya pengalaman indrawi sebagai sumber utama
pengetahuan dan menolak klaim metafisik yang tidak dapat
diverifikasi melalui pengamatan. Kritiknya terhadap
argumen-argumen religius, seperti keberadaan Tuhan
berdasarkan desain alam, didasarkan pada pandangannya
bahwa klaim semacam itu tidak memiliki dasar empiris
yang kuat.

Hubungan Sebab Akibat

Hume menekankan bahwa hubungan sebab akibat,
yang merupakan dasar dari banyak pengetahuan ilmiah,
adalah hasil dari kebiasaan dan pengalaman, bukan dari
pemahaman rasional atau intuitif yang bawaan. Ia
berargumen bahwa kita tidak memiliki pengetahuan

[ 200)

)



langsung tentang hubungan kausal, melainkan kita
membentuk pemahaman tentang sebab dan akibat melalui
pengulangan pengalaman. Misalnya, ketika kita melihat
bahwa satu peristiwa selalu diikuti oleh peristiwa lain, kita
cenderung mengasosiasikan keduanya sebagai sebab dan
akibat. Namun, asosiasi ini bukan hasil dari pengetahuan
pasti, melainkan kebiasaan mental yang terbentuk dari
pengalaman berulang. Hume menunjukkan bahwa
meskipun kita mengandalkan hubungan kausal dalam
kehidupan sehari-hari dan ilmu pengetahuan, kita harus
menyadari bahwa dasar dari hubungan tersebut adalah
kebiasaan dan bukan kepastian logis.

Pemikiran Hume yang kritis terhadap rasionalisme
dan penekanan pada pengalaman sensoris membawa
perubahan signifikan dalam filsafat modern. Dengan
menyoroti keterbatasan pengetahuan manusia dan
menggugat keyakinan dogmatis yang tidak didukung oleh
bukti empiris, Hume mengarahkan filsafat ke arah yang
lebih skeptis dan empiris. Pandangan-pandangannya
tentang sebab akibat juga memengaruhi perkembangan
ilmu pengetahuan dengan menunjukkan bahwa banyak
dari apa yang kita anggap sebagai pengetahuan ilmiah
sebenarnya didasarkan pada kebiasaan dan pengalaman.
Pengaruh Hume terus terasa dalam diskusi kontemporer
tentang epistemologi, metodologi ilmiah, dan filsafat agama.

3. Pengaruh dan Kontribusi

a. Dampak Empirisme pada Ilmu Pengetahuan dan
Filsafat

Pengembangan Metode Fksperimental

Empirisme telah memainkan peran kritikal dalam
pengembangan metode eksperimental yang merupakan inti
dari ilmu pengetahuan modern. Pendekatan ini
menekankan pengujian hipotesis melalui eksperimen dan
observasi langsung. Tokoh-tokoh empiris seperti Francis
Bacon dan John Locke mengadvokasi pentingnya
pengalaman sensoris sebagai sumber pengetahuan yang

[ 201)

)



paling dapat diandalkan. Bacon, khususnya, menekankan
metode induktif dalam ilmu pengetahuan, di mana
pengetahuan diperoleh melalui pengumpulan data empiris
dan pengamatan berulang. Metode eksperimental ini
memungkinkan ilmuwan untuk merumuskan hipotesis
yang dapat diuji dan diverifikasi melalui eksperimen,
sehingga menghasilkan pengetahuan yang lebih akurat dan
dapat diandalkan. Prinsip ini menjadi fondasi bagi
perkembangan ilmu pengetahuan modern, yang terus
berkembang dengan mengandalkan eksperimen dan data
empiris untuk menjelaskan fenomena alam.

Dasar Ilmu Pengetahuan Modern

Dengan mendasarkan pengetahuan pada pengalaman
langsung dan observasi, empirisme telah memberikan dasar
yang kuat bagi ilmu pengetahuan modern. Metode empiris
mendorong ilmuwan untuk mengumpulkan bukti empiris
yang solid sebelum membuat kesimpulan, menjadikan
pengujian dan verifikasi sebagai komponen kunci dalam
proses ilmiah. Ilmu pengetahuan modern mengandalkan
eksperimen yang terkontrol, pengamatan sistematis, dan
data yang dapat direplikasi untuk membangun teori-teori
yang akurat dan dapat diandalkan. Kontribusi empirisme
dalam hal ini tidak hanya terbatas pada ilmu alam, tetapi
juga meluas ke ilmu sosial dan humaniora, di mana metode
empiris digunakan untuk memahami berbagai aspek dari
perilaku manusia, interaksi sosial, dan fenomena budaya.

Pengaruh dalam Filsafat

Dalam filsafat, empirisme telah memengaruhi
berbagai aliran pemikiran, terutama dalam bidang
epistemologi dan metodologi ilmiah. Filsuf empiris seperti
David Hume mengajukan kritik tajam terhadap asumsi
rasionalis yang tidak didasarkan pada pengalaman empiris,
menunjukkan bahwa banyak dari apa yang kita anggap
sebagai pengetahuan rasional sebenarnya berakar pada
kebiasaan dan ekspektasi yang terbentuk dari pengalaman
sensoris. Pandangan Hume tentang hubungan sebab-akibat

[ 902
| 202



dan skeptisisme terhadap pengetahuan a priori telah
membuka jalan bagi filsafat kritis yang lebih hati-hati
dalam menerima klaim-klaim pengetahuan yang tidak
didukung oleh bukti empiris. Empirisme juga mendorong
perkembangan pragmatisme, yang menekankan
pentingnya hasil praktis dan aplikasi dalam menentukan
nilai kebenaran suatu teori.

Dengan demikian, dampak empirisme pada ilmu
pengetahuan dan filsafat sangat luas dan mendalam.
Pendekatan empiris tidak hanya memberikan landasan
metodologis bagi perkembangan ilmu pengetahuan modern,
tetapi juga memengaruhi cara kita memahami dan
mengevaluasi pengetahuan dalam berbagai bidang. Prinsip-
prinsip empirisme terus menjadi pilar penting dalam usaha
manusia untuk memahami dunia dan mengembangkan
pengetahuan yang akurat, dapat diandalkan, dan berguna.

Dasar bagi Filsafat Pragmatisme dan Positivisme

Pragmatisme Empirisme  berkontribusi  pada
munculnya pragmatisme, yang menekankan bahwa makna
dan kebenaran dari suatu konsep atau teori terletak pada
konsekuensi praktis yang dapat diobservasi. Pragmatisme,
dipelopori oleh filsuf-filsuf seperti Charles Sanders Peirce,
William James, dan John Dewey, mengambil inspirasi dari
empirisme dalam menekankan pentingnya pengalaman dan
hasil konkret dalam penilaian konsep-konsep filosofis.
Dalam pandangan pragmatis, suatu ide atau teori dianggap
benar jika memiliki dampak praktis yang positif dan dapat
diterapkan dalam kehidupan nyata. Ini berarti bahwa nilai
suatu gagasan diukur berdasarkan kemampuannya untuk
menghasilkan hasil yang dapat diobservasi dan berguna,
bukan semata-mata berdasarkan konsistensi logis atau
abstraksi teoretis. Dengan demikian, pragmatisme
menempatkan pengalaman empiris dan aplikasi praktis
sebagai pusat dalam penilaian kebenaran dan makna.

Positivisme — Sama halnya, empirisme juga
membantu meletakkan fondasi bagi positivisme, yang
berargumen bahwa pengetahuan ilmiah adalah satu-

[ 203)
| 203 )



satunya pengetahuan yang sah dan harus didasarkan pada
fenomena fisik dan pengalaman mereka. Positivisme, yang
dipelopori oleh Auguste Comte, menekankan bahwa semua
pengetahuan yang valid harus dapat diverifikasi melalui
observasi empiris dan metode ilmiah. Positivis menolak
spekulasi metafisik dan teologis sebagai bentuk
pengetahuan yang tidak dapat diverifikasi dan karenanya
tidak sah. Dalam kerangka positivisme, hanya pengetahuan
yang diperoleh melalui metode ilmiah yang dapat dianggap
benar dan dapat diandalkan. Ini mencerminkan pengaruh
kuat empirisme dalam  menegaskan  pentingnya
pengalaman sensoris dan data empiris sebagai dasar dari
semua pengetahuan ilmiah yang sah.

Pengaruh dan Relevansi

Dengan dasar empiris yang kuat, baik pragmatisme
maupun positivisme telah membentuk banyak aspek dari
pemikiran modern dalam ilmu pengetahuan, filsafat, dan
praktik sosial. Pragmatisme telah memberikan kerangka
untuk memahami kebenaran dalam konteks fungsional dan
praktis, mendorong pendekatan yang lebih fleksibel dan
dinamis dalam menyelesaikan masalah-masalah praktis.
Positivisme, di sisi lain, telah mempengaruhi pendekatan
1lmiah dengan menegaskan pentingnya observasi,
eksperimen, dan verifikasi sebagai metode utama untuk
memperoleh pengetahuan yang sah. Kedua aliran ini terus
memainkan peran penting dalam memandu penelitian
1lmiah dan penilaian filosofis, menunjukkan bagaimana
prinsip-prinsip empirisme tetap relevan dan berpengaruh
dalam dunia kontemporer.

Empirisme, dengan penekanannya pada pengalaman
sensoris sebagai sumber utama pengetahuan, telah
mengubah cara kita mendekati dan memahami realitas.
Tokoh-tokoh seperti John Locke, George Berkeley, dan
David Hume tidak hanya membentuk cara kita berpikir
tentang pengetahuan tetapi juga bagaimana kita
melakukan penyelidikan ilmiah. Dengan mengadvokasi
untuk pendekatan yang berbasis pengalaman, empirisme

[ 904
| 204



telah membuka jalan untuk kemajuan ilmiah dan filosofis
yang memprioritaskan bukti, eksperimentasi, dan logika
yang diperoleh dari dunia nyata. Filsafat ini tetap menjadi
landasan penting dalam banyak aspek ilmiah dan filosofis
kontemporer, menekankan pentingnya observasi dan
pengalaman dalam menguji dan memverifikasi teori.

Abad Modern, melalui Rasionalisme, Idealisme, dan
Empirisme, telah mengeksplorasi dan menantang batas-
batas pengetahuan manusia dan realitas. Perdebatan
antara tiga aliran ini—tentang sumber dan esensi
pengetahuan serta realitas—telah memberikan kontribusi
tidak hanya pada filsafat tapi juga pada pengembangan
ilmu pengetahuan dan matematika, serta membentuk
landasan bagi pemikiran politik dan etika modern.
Memahami aliran-aliran ini membantu kita mengapresiasi
kekayaan intelektual periode Modern dan pengaruhnya
yang berlanjut hingga hari ini.

205 ]

——
(-



FILSAFAT ABAD MODERN:
ALIRAN PRAGMATISME,
EKSISTENSIALISME, DAN
POSITIVISME

A. DPengantar

Di antara berbagai aliran filsafat yang berkembang di
Abad Modern, Pragmatisme, Eksistensialisme, dan
Positivisme menonjol sebagai tiga arus pemikiran yang
paling berpengaruh dan mendefinisikan. Masing-masing
menawarkan perspektif yang unik dan revolusioner
mengenai pengalaman manusia, cara kita memperoleh
pengetahuan, dan pemahaman kita tentang realitas. Aliran-
aliran ini tidak hanya memberikan panduan tentang
bagaimana kita sebaiknya berinteraksi dengan dunia tetapi
juga memberikan kritik terhadap cara tradisional dalam
memahami keberadaan dan realitas kita.

B. Pragmatisme
1. Definisi dan Karakteristik
a. Mengenal Pragmatisme

Pragmatisme adalah aliran filsafat Amerika yang
muncul pada akhir abad ke-19, yang menekankan bahwa
kebenaran dari sebuah ide atau teori ditentukan oleh
efektivitasnya dalam aplikasi praktis. Berbeda dengan
aliran filsafat tradisional yang berfokus pada konsistensi
logis atau koherensi internal, pragmatisme menilai nilai
sebuah gagasan berdasarkan dampak dan hasil yang

( 206\

)



dihasilkannya dalam kehidupan nyata. Ini berarti bahwa
sebuah teori dianggap benar jika dapat memberikan solusi
praktis yang berhasil dan berguna dalam konteks tertentu.

Para pendiri pragmatisme, seperti Charles Sanders
Peirce, William James, dan John Dewey, menyatakan
bahwa ide-ide harus diuji melalui eksperimen dan
pengalaman untuk menentukan validitasnya. Mereka
berargumen bahwa kebenaran tidak bersifat mutlak atau
statis, melainkan dinamis dan berkembang seiring dengan
perubahan situasi dan konteks. Peirce memperkenalkan
prinsip pragmatis yang menekankan bahwa makna dari
sebuah konsep terletak pada konsekuensi praktis yang
dapat diverifikasi. William James mengembangkan
pandangan ini dengan menekankan pentingnya
pengalaman pribadi dan manfaat praktis dalam
menentukan kebenaran. John Dewey, dengan
pandangannya yang lebih sosial dan pendidikan, melihat
pendidikan sebagai sarana untuk menguji dan menerapkan
ide-ide dalam masyarakat, mendorong inovasi dan
perubahan sosial yang positif.

Pragmatisme telah mempengaruhi berbagai bidang,
termasuk filsafat, pendidikan, hukum, dan politik, dengan
mendorong pendekatan yang lebih fleksibel dan adaptif
terhadap masalah-masalah praktis. Pendekatan pragmatis
ini menekankan pentingnya tindakan dan hasil nyata
daripada sekadar spekulasi teoretis, dan mendorong
pencarian solusi yang dapat diterapkan dan diujicobakan
dalam konteks nyata. Dalam dunia yang terus berubah dan
penuh tantangan, pragmatisme menawarkan kerangka
kerja yang relevan dan berguna untuk mengevaluasi dan
mengimplementasikan ide-ide dan teori-teori yang dapat
membawa perbaikan nyata dalam kehidupan manusia.

b. Prinsip Utama Pragmatisme

Fksperimen - Pragmatisme mengadvokasi
pentingnya eksperimen sebagai metode utama untuk
memahami dan mengevaluasi ide-ide serta teori-teori.
Dalam pandangan pragmatis, sebuah konsep harus diuji

[ 207)
| 207}



dalam praktik untuk melihat bagaimana ia bekerja dan apa
dampaknya dalam situasi nyata. Eksperimen
memungkinkan fleksibilitas dan keterbukaan terhadap
hasil, di mana gagasan-gagasan dapat diperbaiki,
disesuaikan, atau ditinggalkan berdasarkan hasil yang
diperoleh. Prinsip ini menekankan bahwa pengetahuan
harus bersifat empiris dan dapat diuji, serta bahwa
pengetahuan yang valid adalah pengetahuan yang telah
terbukti bermanfaat dan efektif dalam aplikasi praktis.

Pluralisme - Pragmatisme juga mengadvokasi
pluralisme, yang mengakui bahwa ada berbagai cara untuk
memahami dan memecahkan masalah, dan bahwa tidak
ada satu cara yang tunggal dan absolut. Dalam perspektif
pragmatis, kebenaran dan solusi mungkin berbeda-beda
tergantung pada konteks dan kebutuhan spesifik.
Pluralisme ini mendorong toleransi terhadap berbagai
pandangan dan pendekatan, serta membuka ruang untuk
inovasi dan kreativitas dalam mencari solusi yang paling
cocok dan efektif. Pluralisme dalam pragmatisme juga
berarti menghargai kontribusi berbagai disiplin ilmu dan
perspektif dalam memahami realitas yang kompleks.

Adaptasi melalui Perubahan Kontinu — Pragmatisme
menekankan pentingnya adaptasi dan perubahan kontinu
sebagai respons terhadap lingkungan yang selalu berubah.
Alih-alih mencari kebenaran yang statis dan final,
pragmatisme mengajarkan bahwa kita harus siap untuk
menyesuaikan pandangan dan praktik kita berdasarkan
pengalaman baru dan situasi yang berkembang. Prinsip ini
menekankan fleksibilitas dan responsivitas terhadap
tantangan baru, serta kemampuan untuk belajar dari
kegagalan dan keberhasilan. Adaptasi melalui perubahan
kontinu memungkinkan individu dan masyarakat untuk
tetap relevan dan efektif dalam menghadapi perubahan
sosial, teknologi, dan lingkungan.

Dengan menekankan eksperimen, pluralisme, dan
adaptasi melalui perubahan kontinu, pragmatisme
menawarkan pendekatan yang dinamis dan praktis untuk
memahami realitas dan mengatasi tantangan-tantangan

[ 908 )
| 208}



praktis. Prinsip-prinsip ini mendorong keterbukaan
terhadap pembelajaran terus-menerus dan pencarian solusi
yang dapat diterapkan dalam kehidupan nyata, membuat
pragmatisme relevan dalam konteks yang terus berubah
dan berkembang.

c. Karakteristik Pragmatisme

Fokus pada Konsekuensi Praktis— Pragmatis percaya
bahwa konsekuensi praktis dari sebuah ide adalah yang
terpenting dalam menilai kebenarannya. Menurut
pandangan ini, nilai dan kebenaran suatu gagasan atau
teori tidak ditentukan oleh konsistensi logis atau prinsip-
prinsip abstrak semata, tetapi oleh hasil nyata yang
dihasilkan ketika ide tersebut diterapkan. Pragmatisme
menekankan bahwa gagasan harus diuji dalam konteks
kehidupan sehari-hari dan dinilai berdasarkan manfaat
praktis yang dihasilkannya. Jika sebuah ide menghasilkan
hasil yang positif, memecahkan masalah, atau
meningkatkan keadaan, maka ide tersebut dianggap benar
dan berguna. Fokus pada konsekuensi praktis ini membuat
pragmatisme sangat relevan dalam menghadapi tantangan
dunia nyata, di mana hasil dan efek konkret menjadi
ukuran utama keberhasilan.

Adaptasi dan Perubahan — Pragmatisme menekankan
pada pentingnya fleksibilitas dan kemampuan untuk
beradaptasi dengan kondisi yang berubah sebagai kunci
dalam memahami dan menjawab masalah realitas. Dunia
dan situasi yang dihadapi manusia selalu berubah, dan
gagasan atau solusi yang berhasil dalam satu konteks
mungkin tidak lagi relevan dalam konteks yang berbeda.
Oleh karena itu, pragmatisme mengajarkan bahwa individu
dan masyarakat harus siap untuk menyesuaikan dan
mengubah pendekatan mereka berdasarkan pengalaman
baru dan perkembangan situasi. Kemampuan untuk
beradaptasi ini dianggap sebagai aspek penting dalam
mencapai hasil yang efektif dan mempertahankan relevansi
dalam lingkungan yang dinamis. Pragmatisme mengajak

[ 209
| 209



kita untuk terus belajar, bereksperimen, dan merespons
perubahan dengan cara yang kreatif dan inovatif.

Dengan menekankan fokus pada konsekuensi praktis
serta adaptasi dan perubahan, pragmatisme memberikan
kerangka Kkerja yang fleksibel dan dinamis untuk
memahami dan memecahkan masalah dalam dunia yang
kompleks dan selalu berubah. Prinsip-prinsip ini
mendorong sikap proaktif dalam mencari solusi yang efektif
dan menekankan pentingnya responsivitas terhadap
perubahan dan tantangan baru, menjadikan pragmatisme
pendekatan yang sangat relevan dan aplikatif dalam
berbagai konteks kehidupan.

2. Tokoh Utama
a. Charles Sanders Peirce (1839-1914)

Charles Sanders Peirce dikenal sebagai 'Bapak
Pragmatisme' karena perannya yang sangat penting dalam
mengembangkan dan memperkenalkan konsep ini. Peirce
memperkenalkan pragmatisme sebagai metode untuk
memperjelas ide dengan mengeksplorasi konsekuensi
praktisnya. Dalam pandangannya, makna dari sebuah
konsep atau ide harus ditentukan oleh efek-efek praktis
yang dapat dihasilkan oleh konsep tersebut ketika
diterapkan dalam situasi nyata. Metode ini, yang dikenal
sebagai "prinsip pragmatis," mendorong untuk melihat ke
depan, mengantisipasi hasil, dan memahami bahwa nilai
sebuah gagasan terletak pada aplikabilitas dan dampaknya
dalam kehidupan nyata.

Peirce percaya bahwa pemikiran harus selalu
diarahkan untuk menghasilkan tindakan yang nyata dan
bermanfaat. Dia menegaskan bahwa teori dan konsep tidak
memiliki nilai inheren jika tidak dapat diuji dan diterapkan
untuk menghasilkan perubahan yang nyata. Dalam karya-
karyanya, Peirce menekankan pentingnya eksperimen dan
penyelidikan ilmiah sebagai cara untuk menguji dan
memvalidasi ide-ide. Dia juga memperkenalkan konsep
"fallibilisme," yang mengakui bahwa semua pengetahuan
manusia adalah sementara dan dapat direvisi berdasarkan

[ 210)

)



bukti baru dan pengalaman. Pandangan ini mencerminkan
keyakinan Peirce bahwa pengetahuan harus berkembang
melalui proses yang dinamis dan terus menerus.

Dengan metode pragmatisnya, Peirce membuka jalan
bagi perkembangan lebih lanjut dari pragmatisme oleh
filsuf-filsuf seperti William James dan John Dewey. Prinsip-
prinsip Peirce tentang konsekuensi praktis dan orientasi
terhadap tindakan terus menjadi landasan penting dalam
filsafat pragmatisme, mempengaruhi berbagai bidang dari
epistemologi hingga etika. Penekanan Peirce pada aplikasi
praktis dari ide-ide dan proses penyelidikan dan revisi yang
terus menerus telah meninggalkan warisan yang abadi
dalam cara kita mendekati dan memahami pengetahuan
dan tindakan di dunia nyata.

b. William James (1842-1910)

William James memainkan peran penting dalam
mempopulerkan pragmatisme dan mengembangkan lebih
lanjut ide-ide yang diperkenalkan oleh Charles Sanders
Peirce. James menekankan pada pengalaman individu dan
praktikalitas dalam kehidupan sehari-hari. Ia
mendefinisikan kebenaran sebagai apa yang "berfungsi"
atau bekerja dalam konteks kehidupan nyata, sehingga
memiliki efek praktis yang baik. Menurut James, sebuah
ide atau teori dianggap benar jika membawa hasil positif
dan bermanfaat ketika diterapkan. Ini berarti bahwa
kebenaran tidak bersifat absolut atau statis, tetapi dinamis
dan bergantung pada hasil praktis yang dihasilkan dalam
pengalaman konkret.

James juga menekankan pentingnya pengalaman
subjektif dan peran individu dalam menentukan kebenaran.
Dalam karyanya, "Pragmatism,” ia menjelaskan bahwa
nilai suatu gagasan harus diukur berdasarkan
kemampuannya untuk memecahkan masalah dan
memenuhi kebutuhan manusia dalam konteks tertentu.
James berargumen bahwa ide-ide yang tidak memiliki
aplikasi praktis atau tidak memberikan manfaat nyata
tidak dapat dianggap benar atau berharga. Dengan

[ 911)
| 211



demikian, pragmatisme James menekankan relevansi dan
utilitas dalam menilai gagasan, dan mendorong fleksibilitas
serta keterbukaan terhadap perubahan berdasarkan
pengalaman baru.

Dengan menekankan pada konsekuensi praktis dan
pengalaman individu, William dJames memperluas
pengaruh pragmatisme ke berbagai bidang, termasuk
psikologi, pendidikan, dan filsafat agama. Pendekatannya
yang pragmatis terhadap kebenaran mendorong
pendekatan yang lebih praktis dan empiris dalam
memecahkan masalah-masalah kehidupan sehari-hari,
menjadikan pragmatisme sebagai aliran filsafat yang
sangat relevan dan aplikatif. James's emphasis on practical
outcomes and individual experience has had a lasting
impact on how we understand and apply philosophical
concepts in real-world situations.

c. John Dewey (1859-1952)

John Dewey mengaplikasikan pragmatisme dalam
pendidikan dan filsafat sosial, mengadvokasi pendidikan
yang berorientasi pada pengalaman dan pemikiran Kkritis,
yang dia anggap esensial untuk pembelajaran dan aplikasi
ilmu. Dewey percaya bahwa pendidikan harus lebih dari
sekadar transfer pengetahuan teoretis; pendidikan harus
melibatkan siswa dalam proses belajar yang aktif dan
praktis. Dia menekankan pentingnya pengalaman langsung
dalam pembelajaran, di mana siswa belajar melalui
interaksi dengan lingkungan mereka dan melalui
pemecahan masalah nyata. Dalam pandangan Dewey,
pendidikan yang efektif adalah pendidikan yang
menghubungkan teori dengan praktik, memungkinkan
siswa untuk menguji ide-ide dan konsep dalam situasi
nyata.

Dewey juga menekankan pentingnya pemikiran kritis
dalam pendidikan. Dia percaya bahwa siswa harus
diajarkan untuk berpikir secara kritis dan reflektif, untuk
mempertanyakan asumsi-asumsi dan mengembangkan
pemahaman yang lebih dalam tentang masalah yang

[ 919
| 212}



kompleks. Dalam karyanya "Democracy and Education,”
Dewey menguraikan visi pendidikan yang demokratis, di
mana setiap individu memiliki kesempatan untuk
berpartisipasi secara aktif dalam proses belajar dan
pengambilan keputusan. Pendidikan, menurut Dewey,
adalah alat untuk mempersiapkan individu untuk
kehidupan yang produktif dan bertanggung jawab dalam
masyarakat yang demokratis.

Dengan pendekatan pragmatisnya, Dewey mengubah
cara pandang terhadap pendidikan dan memberikan
landasan bagi banyak reformasi pendidikan modern.
Pendekatannya menekankan pentingnya relevansi dan
aplikasi praktis dari pembelajaran, serta peran sentral
siswa dalam proses pendidikan. Penekanan Dewey pada
pembelajaran pengalaman dan pemikiran kritis memiliki
dampak mendalam pada teori dan praktik pendidikan,
mempengaruhi metode pengajaran dan kurikulum di
seluruh dunia. Ide-idenya terus menginspirasi para
pendidik untuk menciptakan lingkungan belajar yang
dinamis, interaktif, dan responsif terhadap kebutuhan
siswa dan masyarakat.

3. Pengaruh dan Kontribusi
a. Pendidikan

Metode Pendidikan Berbasis Pengalaman: Ide John
Dewey tentang pendidikan berbasis pengalaman telah
merevolusi dunia pendidikan, menekankan bahwa belajar
melalui melakukan membantu siswa memahami materi
secara lebih mendalam dan relevan. Dewey berpendapat
bahwa pengalaman langsung memungkinkan siswa untuk
menghubungkan teori dengan praktik, menjadikan
pembelajaran lebih bermakna dan kontekstual. Dengan
pendekatan ini, siswa tidak hanya menerima informasi
secara pasif tetapi juga aktif terlibat dalam proses
pembelajaran, melalui kegiatan praktis, eksperimen, dan
proyek-proyek yang relevan dengan kehidupan mereka.
Metode ini membantu siswa mengembangkan keterampilan
kritis, pemecahan masalah, dan kemampuan berpikir

[ 213)

)



kreatif, yang semuanya penting untuk kesuksesan dalam
dunia nyata.

Pendekatan berbasis pengalaman Dewey mendorong
guru untuk menciptakan lingkungan belajar yang dinamis
dan interaktif, di mana siswa dapat mengeksplorasi,
bertanya, dan menemukan pengetahuan sendiri.
Kurikulum yang fleksibel dan adaptif, yang dirancang
untuk memenuhi kebutuhan dan minat siswa, menjadi
landasan utama dalam metode ini. Selain itu, Dewey
menekankan pentingnya kolaborasi dan kerja tim,
mempersiapkan siswa untuk berpartisipasi dalam
masyarakat yang demokratis dan pluralistik. Pendidikan,
menurut Dewey, harus mempersiapkan siswa tidak hanya
untuk dunia kerja tetapi juga untuk peran aktif sebagai
warga negara yang terlibat dan bertanggung jawab.

Pengaruh pragmatisme dalam pendidikan juga
terlihat dalam perkembangan pendekatan pengajaran yang
lebih inklusif dan siswa-sentris. Metode pengajaran yang
menekankan pada pembelajaran aktif dan partisipatif,
seperti pembelajaran berbasis proyek dan pembelajaran
berbasis masalah, berasal dari prinsip-prinsip
pragmatisme. Pendekatan ini mengakui bahwa setiap siswa
belajar dengan cara yang berbeda dan membutuhkan
kesempatan untuk mengembangkan potensi mereka secara
maksimal. Dengan menempatkan pengalaman dan
pemikiran kritis di pusat proses pendidikan, pragmatisme
telah memberikan kontribusi besar terhadap pembaruan
pedagogis dan peningkatan kualitas pendidikan di seluruh
dunia.

b. Hukum dan Etika

Hukum Pragmatis - Pragmatisme juga
mempengaruhi bidang hukum di Amerika, dengan teori
hukum pragmatis yang menekankan bahwa keputusan
hukum harus mencerminkan realitas sosial dan hasil yang
praktis. Dalam pandangan ini, hukum tidak dianggap
sebagai seperangkat aturan tetap yang tidak berubah,
tetapi sebagai alat yang harus beradaptasi dengan kondisi

[ 914
| 214



dan kebutuhan masyarakat yang terus berkembang. Hakim
dan pembuat undang-undang diharapkan untuk
mempertimbangkan konsekuensi praktis dari keputusan
mereka dan memastikan bahwa hukum berfungsi untuk
kebaikan masyarakat secara keseluruhan. Teori hukum
pragmatis menekankan fleksibilitas dan inovasi dalam
interpretasi hukum, menghindari dogmatisme dan
membuka jalan bagi reformasi yang responsif terhadap
perubahan sosial.

FEtika Aplikatif— Dalam etika, pragmatisme menolak
ide absolutisme moral dan menggantikannya dengan
pendekatan yang lebih fleksibel dan adaptatif yang menilai
tindakan berdasarkan hasil dan manfaat praktisnya.
Pendekatan ini, sering disebut sebagai etika aplikatif,
menekankan bahwa tindakan moral harus dinilai
berdasarkan konsekuensi nyata yang dihasilkan dan
manfaat praktis yang diberikan kepada individu dan
masyarakat. Pragmatisme dalam etika mendorong
pengambilan keputusan yang situasional dan kontekstual,
yang mempertimbangkan kompleksitas dan variasi dari
setiap situasi. Dengan demikian, etika pragmatisme
menekankan pentingnya evaluasi berkelanjutan dan
refleksi kritis dalam menilai tindakan dan kebijakan, serta
menghindari penilaian moral yang kaku dan tidak fleksibel.

Pragmatisme dalam hukum dan etika telah
memberikan kontribusi penting dalam menciptakan sistem
yang lebih responsif, adaptif, dan relevan dengan
kebutuhan dan realitas masyarakat modern. Dengan
menekankan hasil praktis dan konsekuensi nyata,
pendekatan pragmatisme membantu memastikan bahwa
hukum dan kebijakan etika tidak hanya teoritis tetapi juga
aplikatif dan efektif dalam menghadapi tantangan dan
masalah yang dihadapi manusia sehari-hari.

Pragmatisme, dengan fokusnya pada konsekuensi
praktis, aplikasi, dan adaptasi, telah membuat kontribusi
yang signifikan tidak hanya dalam teori filsafat tetapi juga
dalam praktik pendidikan, hukum, dan kebijakan publik.
Filosofi ini telah membantu membentuk pendekatan yang

[ 915)
| 215 )



lebih dinamis dan aplikatif terhadap masalah-masalah
sosial, etika, dan hukum, memastikan bahwa teori dan
praktek berjalan beriringan untuk menghasilkan hasil yang
optimal dalam konteks nyata. Pragmatisme mengajarkan
kita bahwa kebenaran tidak statis, tetapi merupakan hasil
dari proses dan aplikasi yang terus-menerus, sebuah
pemahaman yang sangat berharga dalam dunia yang selalu
berubah.

C. Eksistensialisme
1. Definisi dan Karakteristik

Eksistensialisme adalah aliran filsafat yang
menekankan pada kebebasan individu, pilihan, dan
pengalaman subjektif. Aliran ini berkembang di Eropa pada
pertengahan abad ke-20 dan mengangkat isu-isu seperti
kecemasan, absurditas, dan dilema moral yang dihadapi
oleh individu. Eksistensialisme menyoroti pentingnya
keberadaan manusia sebagai makhluk yang bebas dan
bertanggung jawab atas pilihannya sendiri, yang sering kali
dihadapkan pada situasi yang penuh dengan
ketidakpastian dan tanpa makna yang jelas.

Eksistensialisme menolak pandangan bahwa manusia
dapat dipahami sepenuhnya melalui konsep-konsep abstrak
atau sistem filosofis yang kaku. Sebaliknya, filsafat ini
menekankan pengalaman langsung dan subjektif sebagai
kunci untuk memahami keberadaan manusia. Setiap
individu dianggap unik dan memiliki tanggung jawab untuk
menciptakan makna hidupnya sendiri melalui tindakan dan
keputusan yang diambil. Ini menciptakan tekanan dan
kecemasan eksistensial karena kebebasan yang dimiliki
juga berarti bahwa setiap individu bertanggung jawab atas
konsekuensi dari pilihannya.

Isu-isu seperti absurditas, yang menggambarkan
ketidakcocokan antara pencarian makna manusia dan
ketidakpedulian alam semesta, serta kecemasan dan
kebebasan, adalah tema sentral dalam eksistensialisme.
Filsuf eksistensialis seperti Jean-Paul Sartre, Albert

[ 916
| 216



Camus, dan Seren Kierkegaard mengeksplorasi bagaimana
individu dapat menemukan makna dan tujuan dalam
kehidupan yang sering kali tampak tidak berarti dan penuh
dengan dilema moral. Mereka menekankan bahwa
meskipun kehidupan mungkin tidak memiliki makna yang
inheren, individu masih dapat menemukan atau
menciptakan makna melalui pilihan dan tindakan yang
autentik.

a. Pengalaman Subjektif dan Pilihan

Eksistensialisme menonjolkan pengalaman subjektif
dan pilihan individu sebagai esensi dari kehidupan
manusia. Aliran filsafat ini berpendapat bahwa setiap
individu memiliki kebebasan penuh untuk menentukan
jalannya sendiri, dan bahwa makna hidup harus ditemukan
melalui pengalaman pribadi dan keputusan yang diambil.
Eksistensialisme menolak gagasan bahwa kehidupan
manusia dapat dipahami melalui prinsip-prinsip umum
atau teori-teori abstrak; sebaliknya, fokusnya adalah pada
keberadaan konkret individu, yang selalu unik dan tidak
dapat direduksi ke dalam kategori-kategori universal. Filsuf
eksistensialis seperti Jean-Paul Sartre menekankan bahwa
"eksistensi mendahului esensi," artinya keberadaan kita
sebagai individu datang sebelum dan membentuk makna
atau esensi kita melalui pilihan dan tindakan kita.

b. Menghadapi Absurditas

Eksistensialisme menjelajahi bagaimana individu
berinteraksi dengan dunia yang tampak acak dan tidak
peduli, seringkali menyoroti rasa kecemasan dan
kesendirian yang mendalam sebagai bagian dari kondisi
manusia. Konsep absurditas, yang terkenal dibahas oleh
Albert Camus, menggambarkan ketidakcocokan antara
pencarian manusia akan makna dan ketidakpedulian alam
semesta yang tampaknya tidak bermakna. Dalam
menghadapi absurditas ini, individu sering kali merasa
cemas, takut, dan terasing. Eksistensialisme mengajarkan
bahwa meskipun dunia mungkin tidak memiliki makna

[ 917)
| 217}



yang inheren, manusia tetap memiliki kemampuan untuk
menciptakan makna dan tujuan mereka sendiri melalui
tindakan yang autentik dan reflektif. Kecemasan
eksistensial, atau "angst," adalah perasaan yang muncul
dari kesadaran akan kebebasan dan tanggung jawab penuh
individu atas kehidupannya sendiri, serta kesadaran akan
kemungkinan yang tak terbatas dan ketidakpastian masa
depan.

Eksistensialisme menekankan pentingnya keberanian
untuk menghadapi absurditas dan kecemasan ini, dan
mendorong individu untuk hidup secara autentik. Hidup
secara autentik berarti menerima kebebasan dan tanggung
jawab kita, serta bertindak sesuai dengan nilai-nilai dan
keyakinan pribadi kita, meskipun menghadapi tekanan
sosial atau norma konvensional. Filsuf seperti Seren
Kierkegaard menekankan pentingnya lompatan iman—
keputusan untuk hidup dengan penuh komitmen terhadap
keyakinan pribadi meskipun tidak ada jaminan objektif
mengenai  kebenarannya. Melalui  perspektif ini,
eksistensialisme menawarkan pandangan yang mendalam
dan kompleks tentang kehidupan manusia, yang
menekankan pentingnya pilihan, tanggung jawab, dan
pencarian makna dalam menghadapi dunia yang sering kali
tampak tidak bermakna.

2. Tokoh Utama
a. Soren Kierkegaard (1813-1855)

Seren Kierkegaard, sering dijuluki sebagai bapak
eksistensialisme, memperkenalkan konsep kecemasan dan
absurditas, serta mengkritik aspek-aspek institusional
agama. Kierkegaard berpendapat bahwa kehidupan
manusia penuh dengan kontradiksi dan ketidakpastian,
yang sering kali menimbulkan rasa kecemasan eksistensial
atau "angst." Kecemasan ini muncul dari kesadaran
individu akan kebebasan dan tanggung jawab penuh yang
dimilikinya untuk menentukan arah hidupnya sendiri.
Kierkegaard juga mengkritik aspek-aspek formal dan kaku
dari agama yang terorganisir, menekankan bahwa

[ 218)

)



hubungan dengan Tuhan harus bersifat pribadi dan
langsung, bukan melalui perantara institusi.

Kierkegaard menekankan pentingnya pilihan pribadi
dan komitmen spiritual sebagai dasar untuk menciptakan
makna dalam hidup. Dia berargumen bahwa individu harus
mengambil tanggung jawab penuh atas kehidupan mereka
dan membuat pilihan-pilihan yang autentik, yang
mencerminkan nilai-nilai dan keyakinan mereka sendiri.
Kierkegaard memperkenalkan konsep "lompatan iman"
(leap of faith), yang menggambarkan tindakan individu
untuk membuat komitmen penuh terhadap keyakinan atau
nilai tertentu, meskipun tidak ada bukti objektif yang
mendukungnya. Dalam pandangan Kierkegaard, ini adalah
cara untuk menghadapi absurditas dan ketidakpastian
kehidupan, dengan menciptakan makna dan tujuan melalui
komitmen pribadi yang mendalam.

Kierkegaard juga mengajukan bahwa individu
bertanggung jawab atas penciptaan nilai-nilai mereka
sendiri. Dalam menghadapi dunia yang penuh dengan
ambiguitas dan ketidakpastian, setiap individu harus
menentukan sendiri apa yang mereka anggap penting dan
berharga. Dengan mengambil sikap ini, Kierkegaard
mengajak individu untuk hidup secara autentik dan berani,
menerima kebebasan dan tanggung jawab mereka dengan
penuh kesadaran. Melalui karya-karyanya seperti "Fear
and Trembling" dan "The Concept of Anxiety," Kierkegaard
memberikan kontribusi penting dalam mengembangkan
pemikiran eksistensial yang menekankan pentingnya
pilihan pribadi, komitmen, dan pencarian makna dalam
kehidupan manusia.

b. Friedrich Nietzsche (1844-1900)

Friedrich Nietzsche mempengaruhi eksistensialisme
melalui ide-ide tentang nihilisme dan kehendak untuk
berkuasa. Nihilisme adalah pandangan bahwa kehidupan
tidak memiliki makna, tujuan, atau nilai yang inheren.
Nietzsche melihat bahwa dunia modern sedang mengalami
krisis nilai, yang dia simpulkan dengan ungkapan terkenal

[ 919)
| 219



"God is Dead"” ("Tuhan telah mati"). Frasa ini
menggambarkan  penolakannya terhadap nilai-nilai
tradisional yang dikaitkan dengan agama Kristen dan
keyakinan bahwa agama tidak lagi menyediakan fondasi
moral yang kuat bagi masyarakat. Dalam menghadapi
nihilisme, Nietzsche memperkenalkan konsep "kehendak
untuk berkuasa" (will to power), yang ia lihat sebagai
dorongan fundamental manusia untuk mencapai kekuatan,
kreativitas, dan ekspresi diri. Dia berargumen bahwa
individu harus menegaskan kehendak mereka sendiri dan
menciptakan nilai-nilai mereka sendiri dalam dunia yang
tidak memiliki makna bawaan.

Nietzsche mengkritik moralitas tradisional, yang
menurutnya menghambat potensi individu untuk
berkembang dan mencapai kebesaran. Dia menolak
moralitas yang didasarkan pada nilai-nilai asketik dan rasa
bersalah, yang dia anggap sebagai warisan dari agama
Kristen. Nietzsche menekankan pentingnya menciptakan
sistem nilai sendiri yang didasarkan pada kekuatan,
vitalitas, dan kreativitas individu. Dia mendorong orang
untuk melampaui moralitas "budak" yang didasarkan pada
kepatuhan dan penyerahan, dan sebaliknya mengadopsi
moralitas "tuan" yang menekankan kebebasan, keberanian,
dan kehendak untuk berkuasa. Dengan demikian,
Nietzsche berkontribusi pada konsep kebebasan dan pilihan
eksistensialis, dengan mengajak individu untuk menjalani
hidup mereka secara autentik dan menentukan nilai-nilai
mereka sendiri.

Ide-ide Nietzsche tentang nihilisme dan kehendak
untuk berkuasa memberikan dasar penting bagi banyak
pemikir eksistensialis yang datang setelahnya. Dia
menekankan pentingnya keberanian untuk menghadapi
ketiadaan makna dan untuk menciptakan makna sendiri
melalui tindakan dan kreativitas individu. Nietzsche juga
menyoroti dilema moral yang dihadapi oleh individu dalam
dunia yang tidak lagi diatur oleh nilai-nilai religius
tradisional, mendorong refleksi mendalam tentang
bagaimana kita dapat menemukan atau menciptakan nilai-

[ 990
| 220



nilai baru yang memberikan makna dan tujuan dalam
hidup kita. Melalui karyanya seperti "Thus Spoke
Zarathustra” dan "Beyond Good and FEvil," Nietzsche
memberikan wawasan yang mendalam dan provokatif
tentang kondisi manusia dan tantangan eksistensial yang
kita hadapi.

c. Jean-Paul Sartre (1905-1980)
FEksistensi Mendahului Esensi

Jean-Paul Sartre terkenal dengan asersinya bahwa
"eksistensi mendahului esensi," yang menekankan bahwa
individu tidak dilahirkan dengan tujuan atau esensi yang
ditentukan; sebaliknya, mereka harus menentukan esensi
mereka sendiri melalui tindakan dan pilihan. Menurut
Sartre, manusia pertama-tama ada, kemudian melalui
pilihan dan tindakan mereka sendiri, mereka menciptakan
identitas dan makna hidup mereka. Ini berarti bahwa tidak
ada esensi atau sifat bawaan yang menentukan siapa kita
atau apa tujuan hidup kita. Setiap individu bertanggung
jawab untuk menciptakan dan mendefinisikan esensi
mereka sendiri, yang memberi mereka kebebasan penuh
tetapi juga tanggung jawab yang besar untuk memilih dan
bertindak.

Kemerdekaan dan Absurditas

Sartre juga mengeksplorasi tema kebebasan absolut
dan tanggung jawab eksistensial, sering melalui karya-
karya sastra dan dramatis yang menggambarkan dilema
moral dan sosial kontemporer. Dalam pandangan Sartre,
kebebasan adalah inti dari eksistensi manusia; kita selalu
bebas untuk membuat pilihan, meskipun pilihan itu sering
kali sulit dan membawa beban tanggung jawab yang besar.
Kebebasan ini juga membawa kesadaran akan absurditas
kehidupan, di mana kita harus menghadapi kenyataan
bahwa dunia tidak memiliki makna inheren dan kita harus
menciptakan makna kita sendiri. Sartre menggambarkan
kondisi ini sebagai "keberadaan dalam dunia yang tidak
masuk akal," di mana kita dihadapkan pada pilihan yang

[ 291

W)



tak terelakkan dan harus menentukan arah hidup kita
sendiri.

Dalam  karya-karyanya  seperti  "Being  and
Nothingness,"Sartre mengeksplorasi konsep-konsep seperti
"kebebasan," ‘"keadaan terlempar" (facticity), dan

"ketulusan" (bad faith). Dia berargumen bahwa banyak
orang mencoba melarikan diri dari kebebasan mereka
dengan berpura-pura bahwa mereka tidak memiliki pilihan,
atau dengan menyalahkan keadaan luar. Namun, Sartre
menekankan bahwa kita selalu memiliki pilihan, dan
ketidakmauan untuk menerima tanggung jawab ini adalah
bentuk ketidakjujuran terhadap diri sendiri.

3. Pengaruh dan Kontribusi
a. Sastra dan Seni
Naratif Intens dan Kompleks

Eksistensialisme telah memberikan kontribusi yang
besar pada sastra, seni, dan teater, mengeksplorasi tema-
tema seperti isolasi, kebebasan, dan pencarian makna
kehidupan melalui narasi yang intens dan sering kali penuh
konflik. Karya-karya eksistensialis sering kali menyoroti
pergulatan batin individu dengan makna dan identitas,
serta dilema moral yang dihadapi dalam kehidupan sehari-
hari. Contoh terkenal adalah drama-drama Jean-Paul
Sartre seperti "No Exit" dan novel-novel Albert Camus
seperti "The Stranger," yang menggambarkan karakter
yang berjuang dengan absurditas dan kesepian dalam dunia
yang tampaknya acak dan tidak berarti. Gaya naratif ini
menggali lebih dalam ke dalam jiwa manusia,
mengungkapkan kerumitan psikologis dan emosi yang
mendasari tindakan dan keputusan mereka.

Inspirasi bagi Seniman dan Penulis

Tema-tema eksistensialis telah menginspirasi banyak
penulis dan seniman untuk mengeksplorasi kondisi
manusia dalam cara yang mendalam dan tidak
konvensional, menawarkan wawasan baru dalam

[ 999
| 222 )



kompleksitas psikologis dan moralitas. Seniman seperti
Samuel Beckett dengan karya terkenalnya "Waiting for
Godot" mengeksplorasi absurditas eksistensial dan
ketidakpastian kehidupan. Dalam seni visual, gerakan
seperti ekspresionisme abstrak juga mencerminkan
pengaruh eksistensialisme, dengan seniman seperti
Jackson Pollock yang mengekspresikan kebebasan individu
dan kecemasan eksistensial melalui karya-karyanya.
Eksistensialisme mendorong seniman untuk
mengeksplorasi dan mengekspresikan realitas subjektif
mereka, menghadirkan karya-karya yang mendalam dan
sering kali menantang norma-norma konvensional.

b. Filsafat dan Etika
Pemikiran Kontinental Modern

Eksistensialisme mempengaruhi banyak pemikiran
kontinental yang mendatang, termasuk pascamodernisme
dan dekonstruksi, dengan memfokuskan pada struktur
kekuasaan, identitas, dan dinamika sosial. Filsuf seperti
Michel Foucault dan Jacques Derrida mengembangkan ide-
ide yang berakar pada eksistensialisme, mengeksplorasi
bagaimana struktur sosial dan kekuasaan membentuk
identitas dan pengalaman individu. Eksistensialisme
membuka jalan bagi kritik terhadap narasi besar dan
struktur otoritatif, menekankan pluralitas dan keragaman
perspektif. Dengan demikian, eksistensialisme
berkontribusi pada pengembangan pendekatan kritis dalam
filsafat yang mempertanyakan asumsi dasar tentang
identitas, kekuasaan, dan kebenaran.

Pendidikan dan Psikologi

Filsafat eksistensialisme juga berdampak pada
pendekatan pendidikan dan psikologi, mengadvokasi
pendekatan yang lebih berorientasi pada individu dan
pengalaman mereka. Dalam pendidikan, pendekatan
eksistensialis mendorong pembelajaran yang berpusat pada
siswa, di mana pengalaman pribadi dan refleksi kritis
menjadi pusat dari proses pendidikan. Ini termasuk

[ 993

SR |



pengembangan kurikulum yang lebih fleksibel dan adaptif,
yang memungkinkan siswa untuk mengeksplorasi minat
dan bakat mereka sendiri. Dalam psikologi, terapi
eksistensial berfokus pada membantu individu menemukan
makna dan tujuan hidup mereka, menghadapi kecemasan
eksistensial, dan membuat pilihan yang autentik. Terapi ini
menekankan pentingnya kesadaran diri dan tanggung
jawab pribadi dalam pencarian kebahagiaan dan
kesejahteraan.

Secara keseluruhan, eksistensialisme telah
memberikan dampak yang signifikan pada berbagai bidang
budaya dan pemikiran, menawarkan cara-cara baru untuk
memahami dan mengeksplorasi kondisi manusia. Dengan
menekankan kebebasan, tanggung jawab, dan pencarian
makna, eksistensialisme terus menginspirasi seniman,
penulis, filsuf, pendidik, dan psikolog dalam upaya mereka
untuk memahami dan memperkaya pengalaman manusia.

Eksistensialisme, dengan penekanannya pada
kebebasan, pilihan, dan pengalaman subjektif, telah
membentuk cara kita memahami dan menavigasi realitas
manusia dan dilema moral. Dengan tokoh-tokoh utama
seperti Kierkegaard, Nietzsche, dan Sartre,
eksistensialisme tidak hanya mengubah landskap filosofis
tetapi juga memperkaya sastra, seni, dan teori sosial
dengan pendekatan yang menantang dan provokatif
terhadap masalah  kehidupan dan  keberadaan.
Eksistensialisme mengajarkan bahwa di tengah absurditas
dan ketidakpedulian dunia, kekuatan dan makna hidup
berasal dari tindakan dan pilihan individu, sebuah pesan
yang tetap resonan dan relevan hingga saat ini.

D. Positivisme
1. Definisi dan Karakteristik

Positivisme adalah aliran filsafat yang pertama kali
dikemukakan oleh Auguste Comte pada awal abad ke-19.
Aliran ini menekankan bahwa satu-satunya pengetahuan
otentik adalah pengetahuan yang dapat diperoleh melalui

[ 994
| 224



pengalaman sensoris dan ilmu positif—ilmu yang berbasis
pada fakta dan hubungan yang dapat diverifikasi.
Positivisme mengklaim bahwa pengetahuan sejati hanya
dapat diperoleh melalui observasi empiris dan metode
ilmiah yang sistematis. Menurut Comte, ilmu pengetahuan
harus didasarkan pada data yang dapat diamati dan diukur,
dan hipotesis harus diuji melalui eksperimen dan verifikasi
empiris. Dengan demikian, positivisme menempatkan ilmu
pengetahuan pada posisi sentral dalam upaya untuk
memahami dan menjelaskan dunia.

Positivisme mengadvokasi penggunaan metode ilmiah
dan ilmu pengetahuan untuk mengatasi dan memecahkan
masalah sosial, menolak spekulasi metafisik yang tidak
dapat diuji atau diverifikasi secara empiris. Comte dan para
pengikutnya berpendapat bahwa metafisika, dengan
fokusnya pada spekulasi tentang esensi dan realitas yang
berada di luar jangkauan pengalaman sensoris, tidak dapat
memberikan pengetahuan yang valid dan berguna. Mereka
menekankan bahwa hanya melalui pendekatan ilmiah yang
berbasis pada observasi dan eksperimen, kita dapat
mencapai pengetahuan yang dapat diandalkan dan objektif.
Dengan demikian, positivisme menolak semua bentuk
pengetahuan yang tidak didasarkan pada bukti empiris dan
verifikasi ilmiah, termasuk spekulasi metafisik dan teologis.

Positivisme mendorong penerapan prinsip-prinsip
ilmiah tidak hanya dalam bidang ilmu alam, tetapi juga
dalam ilmu sosial. Comte percaya bahwa ilmu sosial, yang
ia sebut "fisika sosial," harus mengikuti metode yang sama
seperti 1lmu alam untuk memahami dan memecahkan
masalah-masalah sosial. Positivisme berusaha untuk
menciptakan masyarakat yang lebih rasional dan teratur
melalui penerapan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Pandangan ini telah mempengaruhi banyak aspek dari
pemikiran modern, termasuk pengembangan sosiologi
sebagai disiplin ilmiah, serta pendekatan empiris dalam
bidang ekonomi, politik, dan psikologi.

Secara keseluruhan, positivisme berusaha untuk
mengubah cara kita memahami dunia dengan menekankan

[ 995 )
| 225 )



pentingnya observasi empiris, eksperimen, dan verifikasi
1lmiah sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang sah.
Dengan menolak metafisika dan spekulasi yang tidak dapat
diuji, positivisme berkontribusi pada pengembangan
pendekatan ilmiah yang lebih ketat dan sistematis dalam
berbagai disiplin ilmu.

Karakteristik Utama Positivisme

Empirisme dan Ilmu Pengetahuan — Positivisme
mendukung pendekatan empiris dalam semua bentuk
pengetahuan dan menekankan pentingnya observasi serta
eksperimen. Positivisme berpendapat bahwa pengetahuan
sejati hanya dapat diperoleh melalui pengalaman sensoris
yang dapat diamati dan diukur. Dalam pandangan positivis,
metode ilmiah yang sistematis dan berbasis bukti adalah
alat utama untuk mencapai pemahaman yang akurat
tentang dunia. Observasi empiris, pengumpulan data, dan
pengujian hipotesis melalui eksperimen dianggap sebagai
proses yang esensial dalam pembangunan pengetahuan.
Pendekatan ini menolak spekulasi dan penalaran deduktif
yang tidak didukung oleh bukti empiris, mendorong
penekanan pada fakta-fakta yang dapat diverifikasi dan
diuji.

Pemecahan Masalah Sosial — Positivisme juga
menekankan penggunaan ilmu pengetahuan sebagai alat
utama untuk memahami dan mengatasi isu-isu sosial,
menyarankan bahwa pendekatan ilmiah dapat membawa
perbaikan nyata dalam masyarakat. Auguste Comte,
pendiri positivisme, percaya bahwa prinsip-prinsip ilmiah
yang berhasil digunakan dalam ilmu alam juga dapat
diterapkan dalam ilmu sosial untuk menganalisis dan
memecahkan masalah-masalah sosial. Comte
memperkenalkan konsep "fisika sosial," yang kemudian
dikenal sebagai sosiologi, dengan tujuan menerapkan
metode ilmiah untuk mempelajari perilaku manusia dan
struktur sosial. Dengan menggunakan data empiris dan
analisis ilmiah, positivisme bertujuan untuk

[ 996
| 226



mengidentifikasi  penyebab  masalah  sosial dan
mengembangkan solusi yang efektif dan berbasis bukti.

Pendekatan positivis terhadap pemecahan masalah
sosial mendorong pengembangan kebijakan dan program
yvang didasarkan pada penelitian ilmiah dan hasil yang
terukur. Ini termasuk penggunaan statistik, survei, dan
eksperimen sosial untuk memahami dinamika sosial dan
mengevaluasi efektivitas intervensi sosial. Dengan
mengandalkan bukti empiris, positivisme berusaha untuk
menciptakan masyarakat yang lebih rasional, efisien, dan
adil. Pendekatan ini juga mengarah pada peningkatan
penggunaan teknologi dan inovasi ilmiah dalam berbagai
aspek kehidupan, dari kesehatan dan pendidikan hingga
ekonomi dan pemerintahan.

Secara  keseluruhan, positivisme menekankan
pentingnya pendekatan empiris dan ilmiah dalam
pembangunan pengetahuan dan pemecahan masalah sosial.
Dengan mengutamakan observasi, eksperimen, dan analisis
berbasis data, positivisme berkontribusi pada
pengembangan metode yang lebih objektif dan sistematis
untuk memahami dan memperbaiki kondisi manusia dan
masyarakat.

2. Tokoh Utama
a. Auguste Comte (1798-1857)

Auguste Comte adalah pendiri positivisme, aliran
filsafat yang menekankan pentingnya metode ilmiah dan
observasi empiris dalam pembentukan pengetahuan. Comte
mengusulkan bahwa ilmu pengetahuan harus melalui tiga
tahap perkembangan: teologis, metafisik, dan positif. Pada
tahap teologis, manusia menjelaskan fenomena alam
melalui entitas supernatural dan dewa-dewa. Tahap
metafisik adalah transisi di mana fenomena dijelaskan
melalui konsep abstrak dan filosofi. Tahap terakhir, yang
paling superior menurut Comte, adalah tahap positif, di
mana pengetahuan diperoleh melalui observasi empiris dan
hubungan antara fenomena alam dijelaskan berdasarkan
hukum-hukum ilmiah. Comte percaya bahwa ilmu positif

r227]

)



adalah bentuk pengetahuan yang paling akurat dan dapat
diandalkan, karena didasarkan pada fakta-fakta yang
dapat diverifikasi.

Comte juga terkenal dengan pembagian ilmu
pengetahuan ke dalam berbagai kategori, yang semuanya
harus berusaha mencapai keadaan 'positif' di mana mereka
berbasis pada observasi dan eksperimen konkret. Dia
mengembangkan hierarki ilmu pengetahuan, dimulai dari
1lmu yang paling sederhana dan umum hingga yang paling
kompleks dan khusus. Urutan hierarki ini adalah:
matematika, astronomi, fisika, kimia, biologi, dan sosiologi.
Menurut Comte, sosiologi adalah ilmu yang paling
kompleks karena mempelajari masyarakat manusia dan
hubungan sosial. Comte berpendapat bahwa setiap disiplin
1lmu harus menggunakan metode ilmiah untuk mencapai
pengetahuan positif, yang berdasarkan pada data empiris
dan dapat diuji melalui eksperimen.

Penekanan Comte pada perkembangan pengetahuan
dan klasifikasi ilmu pengetahuan meletakkan dasar bagi
studi sistematis tentang masyarakat dan perkembangan
sosiologi modern. Ide-idenya mempengaruhi cara kita
mendekati penyelidikan ilmiah dan penerapan prinsip-
prinsip ilmiah pada masalah sosial. Dengan mendukung
pendekatan positivis, Comte berusaha menciptakan
masyarakat yang lebih rasional dan teratur, di mana
keputusan dan kebijakan didasarkan pada bukti empiris
dan penalaran logis. Kontribusinya terus membentuk
bidang sosiologi, filsafat ilmu, dan komunitas ilmiah secara
lebih luas.

b. John Stuart Mill (1806-1873)

John Stuart Mill, seorang filsuf dan ekonom Inggris,
mengambil beberapa ide Comte dan mengembangkannya
lebih lanjut, terutama dalam konteks sosiologi. Mill
berusaha mengaplikasikan metode ilmiah dalam analisis
sosial dan politik, menekankan pada pentingnya logika dan
empirisme dalam reformasi sosial. Dia percaya bahwa
penerapan prinsip-prinsip ilmiah dan metode empiris dapat

[ 998
| 228



membantu memecahkan masalah-masalah sosial dan
politik yang kompleks. Dalam karyanya, Mill sering
menggunakan pendekatan analitis untuk mengeksplorasi
isu-isu seperti kebebasan, demokrasi, dan keadilan sosial,
serta menekankan bahwa penelitian empiris harus menjadi
dasar bagi pengembangan kebijakan publik yang efektif dan
adil.

Mill juga terkenal dengan karya-karyanya di bidang
etika dan politik, seperti "On Liberty"” dan "Utilitarianism,"
yang mengadvokasi kebebasan individu dan kebijakan yang
memaksimalkan kebahagiaan atau kegunaan umum.
Dalam "On Liberty;” Mill menekankan pentingnya
kebebasan individu sebagai komponen fundamental dari
masyarakat yang sehat dan berfungsi. Dia berargumen
bahwa individu harus bebas untuk mengejar kepentingan
mereka sendiri sejauh tidak merugikan orang lain, dan
bahwa kebebasan berbicara dan berekspresi adalah kunci
untuk perkembangan intelektual dan sosial. Dalam
"Utilitarianism,” Mill mengembangkan prinsip utilitarian
yvang awalnya dikemukakan oleh Jeremy Bentham,
menyatakan bahwa tindakan yang benar adalah yang
memaksimalkan kebahagiaan atau kesejahteraan terbesar
bagi jumlah orang yang terbanyak. Prinsip ini menjadi
dasar bagi pendekatan etis yang menilai tindakan
berdasarkan konsekuensi mereka, mendorong kebijakan
yang berfokus pada pencapaian manfaat terbesar bagi
masyarakat. Mill juga mengakui pentingnya hak-hak
individu dan perlindungan minoritas dalam konteks
utilitarianisme, menekankan bahwa kesejahteraan umum
tidak boleh dicapai dengan mengorbankan hak-hak dasar
individu.

Melalui pengembangan pemikiran Comte dan
kontribusinya dalam etika dan politik, John Stuart Mill
memainkan peran penting dalam memajukan filsafat
positivisme dan memperluas penerapannya dalam analisis
sosial dan kebijakan publik. Karya-karyanya terus
mempengaruhi diskusi tentang kebebasan, demokrasi, dan
keadilan sosial, serta menyediakan kerangka kerja yang

[ 999
| 229



kuat untuk memahami dan menangani tantangan-
tantangan moral dan politik dalam masyarakat modern.

3. Pengaruh dan Kontribusi
a. Pengembangan Sosiologi

Positivisme memainkan peran kunci dalam
pembentukan sosiologi sebagai disiplin ilmu. Auguste
Comte sering dianggap sebagai bapak sosiologi karena ia
merupakan salah satu orang pertama yang menyatakan
bahwa perilaku sosial manusia dapat dipelajari dengan
metode yang sama seperti ilmu fisika. Comte mengusulkan
bahwa studi tentang masyarakat harus mengikuti prinsip-
prinsip ilmiah yang ketat, menggunakan observasi,
eksperimen, dan verifikasi empiris untuk mengumpulkan
data tentang interaksi sosial dan struktur masyarakat.
Pendekatan ini membantu sosiologi untuk berkembang
menjadi disiplin yang lebih sistematis dan berbasis bukti,
memisahkannya dari spekulasi filosofis dan teologis.

b. Metode Ilmiah dalam Ilmu Sosial

Positivisme mempromosikan penggunaan eksperimen
dan verifikasi empiris dalam ilmu sosial, berargumen
bahwa observasi dan data adalah dasar bagi pemahaman
dan intervensi sosial yang efektif. Metode ini melibatkan
pengumpulan data melalui survei, studi lapangan, dan
eksperimen sosial untuk menguji hipotesis tentang perilaku
manusia dan dinamika sosial. Dengan mengandalkan data
empiris, ilmuwan sosial dapat mengidentifikasi pola dan
hubungan yang mendasari fenomena sosial, memungkinkan
mereka untuk membuat prediksi yang lebih akurat dan
mengembangkan kebijakan yang lebih efektif. Pendekatan
ini telah membantu memperkuat kredibilitas ilmu sosial
sebagai disiplin ilmiah yang dapat memberikan wawasan
berharga tentang masyarakat dan cara terbaik untuk
meningkatkan kesejahteraan sosial.




c¢. Pengaruh pada Pendidikan dan Hukum

Pendidikan Berbasis FEmpiris - Positivisme telah
mempengaruhi sistem pendidikan, mendorong pengajaran
dan penelitian yang berbasis bukti dan empiris. Dalam
pendidikan, pendekatan ini menekankan pentingnya
metode ilmiah dalam mengajar dan belajar, serta
penggunaan data untuk mengevaluasi efektivitas
pengajaran dan kurikulum. Pengajaran berbasis empiris
melibatkan penggunaan penilaian yang objektif dan
terukur untuk memantau kemajuan siswa dan
menyesuaikan strategi pengajaran sesuai dengan
kebutuhan individu. Selain itu, penelitian pendidikan yang
didasarkan pada data empiris membantu dalam
mengidentifikasi praktik terbaik dan mengembangkan
program pendidikan yang lebih efektif dan efisien.

Reformasi Hukum — Dalam hukum, positivisme telah
mendorong perkembangan hukum positif—hukum yang
berbasis pada aturan tertulis dan fakta, bukan dari hak-hak
'alam' atau deduksi teologis. Hukum positif menekankan
bahwa hukum harus dibuat berdasarkan proses legislatif
yang jelas dan transparan, dan bahwa penerapan hukum
harus didasarkan pada interpretasi yang objektif dan
konsisten dari teks hukum. Pendekatan ini bertujuan untuk
menciptakan sistem hukum yang lebih adil dan dapat
diprediksi, di mana keputusan hukum didasarkan pada
aturan yang telah ditetapkan dan dapat diverifikasi.
Dengan mengedepankan aturan tertulis dan fakta empiris,
hukum positif berusaha menghindari ketidakpastian dan
subjektivitas yang sering dikaitkan dengan interpretasi
hukum yang berbasis pada moralitas atau teologi.

Secara keseluruhan, positivisme telah memberikan
dampak yang signifikan pada berbagai aspek ilmu
pengetahuan dan masyarakat. Dengan menekankan
pentingnya metode ilmiah dan verifikasi empiris,
positivisme telah membantu membangun disiplin ilmu
sosial yang lebih kuat dan kredibel, serta mendorong
pendekatan yang lebih rasional dan berbasis bukti dalam

[ 931)
| 231 )



pendidikan dan hukum. Prinsip-prinsip positivisme terus
mempengaruhi cara kita memahami dan mengelola
masalah sosial, hukum, dan pendidikan, membantu
menciptakan masyarakat yang lebih terinformasi dan
teratur.

Positivisme, dengan fokusnya pada ilmu pengetahuan
dan metode ilmiah sebagai cara untuk memahami dan
memperbaiki masyarakat, telah memberikan kontribusi
signifikan terhadap pengembangan ilmu sosial dan
pendekatan empiris terhadap masalah-masalah sosial.
Dengan menekankan pentingnya data dan pengalaman
sensoris dalam memverifikasi klaim, positivisme telah
membantu membentuk cara pandang yang logis dan praktis
terhadap dunia, menempatkan ilmu pengetahuan dan
logika di pusat pengetahuan dan kebijakan masyarakat.

Pragmatisme, Eksistensialisme, dan Positivisme
merupakan aliran utama dalam filsafat modern yang
menawarkan pendekatan yang Dberbeda terhadap
pertanyaan tentang pengetahuan, realitas, dan eksistensi
manusia. Pragmatisme menekankan praktikalitas dan
adaptasi, Eksistensialisme mengeksplorasi kebebasan
individu dan makna kehidupan, sementara Positivisme
mengutamakan ilmu pengetahuan empiris sebagai alat
untuk pemahaman dan perbaikan masyarakat. Ketiga
aliran ini bersama-sama mencerminkan keanekaragaman
dan kompleksitas pemikiran filosofis abad ke-20 dan tetap
relevan untuk memahami banyak aspek dunia
kontemporer.




7~ BABXII
FILSAFAT ABAD MODERN:
MATERIALISME, MARXISME,
DAN ANTI-THEISME ATAU
ATEISME

A. Evolusi Aliran Filsafat Modern: Tantangan terhadap
Tradisi

Dalam evolusi filsafat modern, Materialisme,
Marxisme, dan Anti-Theisme merupakan tiga aliran
pemikiran yang signifikan yang telah menantang dan
seringkali menggulingkan ide-ide tradisional mengenai
spiritualitas, ekonomi, dan struktur sosial. Masing-masing
aliran ini tidak hanya membawa perspektif yang radikal
dan sering kontroversial tetapi juga telah menjadi pusat
banyak diskusi intelektual dan konflik ideologis,
mempengaruhi perubahan besar dalam politik, ekonomi,
dan pandangan sosial di masa modern.

B. Materialisme
1. Definisi dan Karakteristik

Materialisme adalah aliran filsafat yang menekankan
bahwa realitas material atau fisik adalah substansi
fundamental dari alam semesta. Menurut pandangan ini,
segala sesuatu yang ada, termasuk fenomena psikologis,
kesadaran, dan kondisi sosial, semuanya memiliki basis
material. Materialisme menyatakan bahwa semua kejadian
dan proses di alam semesta dapat dijelaskan melalui
interaksi materi dan energi, tanpa memerlukan referensi

[ 933)
| 233 )



kepada entitas atau prinsip non-material seperti roh atau
kekuatan supernatural.

Materialisme menganggap bahwa materi adalah satu-
satunya substansi yang benar-benar ada, dan semua
fenomena, termasuk pikiran dan perasaan manusia, adalah
hasil dari interaksi dan organisasi materi. Dalam konteks
ini, kesadaran manusia dilihat sebagai produk dari
aktivitas otak, yang terdiri dari bahan fisik. Dengan kata
lain, pikiran, emosi, dan kesadaran dianggap sebagai
manifestasi dari proses fisik yang terjadi dalam sistem
saraf.

Materialisme juga berpendapat bahwa kondisi sosial
dan fenomena budaya dapat dijelaskan melalui faktor-
faktor material. Misalnya, perubahan sosial dan
perkembangan sejarah sering kali dilihat sebagai hasil dari
perubahan dalam kondisi ekonomi dan teknologi.
Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami
struktur material dan kekuatan ekonomi sebagai dasar
untuk memahami perubahan sosial dan dinamika
kekuasaan.

Secara keseluruhan, materialisme menawarkan
pandangan yang menyeluruh tentang alam semesta, yang
berusaha menjelaskan semua fenomena melalui prinsip-
prinsip fisik dan materi. Pandangan ini menekankan
pentingnya bukti empiris dan metode ilmiah dalam
memahami realitas, dan menolak penjelasan-penjelasan
yang mengandalkan entitas non-material atau prinsip
metafisik. Materialisme terus menjadi landasan penting
dalam filsafat ilmu, serta dalam berbagai disiplin ilmu
lainnya, termasuk fisika, biologi, dan sosiologi.

Penjelasan Fenomena melalui Fisika — Materialis
berpendapat bahwa fenomena seperti pikiran, emosi, dan
interaksi sosial dapat dijelaskan sepenuhnya melalui
hukum fisik, seperti gerakan dan interaksi benda fisik.
Menurut pandangan materialis, semua aspek dari
realitas—termasuk aspek psikologis dan sosial—
merupakan hasil dari proses fisik yang dapat diukur dan
dijelaskan melalui prinsip-prinsip ilmiah. Misalnya, pikiran

[ 934
| 234



dan emosi dianggap sebagai hasil dari aktivitas
elektrokimia dalam otak, yang dapat dipelajari dan
dipahami melalui ilmu saraf. Interaksi sosial dan perilaku
manusia juga dilihat sebagai produk dari kondisi material
dan biologis yang mendasarinya, seperti struktur otak dan
lingkungan fisik.

Penolakan terhadap Dualisme — Materialisme sering
menolak dualisme yang memisahkan antara minda dan
benda, menggantikannya dengan pandangan bahwa
segalanya adalah fisik dan interkonektif. Dualisme, seperti
yang diajukan oleh René Descartes, mengklaim bahwa
pikiran dan tubuh adalah dua substansi yang berbeda dan
terpisah. Namun, materialisme menolak pandangan ini dan
berargumen bahwa hanya ada satu substansi yang benar-
benar ada—materi. Menurut materialisme, pikiran,
kesadaran, dan pengalaman subjektif semuanya
merupakan manifestasi dari proses fisik dalam otak dan
tubuh. Pandangan ini menekankan bahwa tidak ada entitas
atau kekuatan non-fisik yang terlibat dalam fenomena
mental atau sosial; semuanya dapat dijelaskan melalui
interaksi dan hubungan antara benda fisik.

Materialisme juga menganggap bahwa penjelasan
ilmiah harus didasarkan pada prinsip-prinsip fisik yang
dapat diuji dan diverifikasi. Oleh karena itu, materialisme
mendukung pendekatan empiris dan ilmiah dalam
mempelajari alam semesta, menolak spekulasi metafisik
yvang tidak dapat diuji. Dalam konteks ini, materialisme
mendorong penggunaan metode 1lmiah untuk
mengeksplorasi dan memahami realitas, menekankan
pentingnya bukti empiris dan verifikasi eksperimen dalam
pengembangan pengetahuan.

Secara keseluruhan, materialisme menawarkan
kerangka kerja yang konsisten dan ilmiah untuk
memahami dunia, yang berusaha menjelaskan semua
fenomena melalui prinsip-prinsip fisik dan material.
Dengan menolak dualisme dan menekankan pentingnya
penjelasan ilmiah yang berbasis pada materi, materialisme
terus menjadi dasar penting dalam berbagai bidang ilmu

[ 935)
| 235 )



pengetahuan, termasuk fisika, biologi, dan sosiologi, serta
dalam filsafat ilmu.

2. Tokoh Utama
a. Thomas Hobbes (1588-1679)

Thomas Hobbes, dalam karyanya "Leviathan,’
menguraikan pandangan bahwa semua fenomena,
termasuk pikiran dan emosi manusia, dapat dijelaskan
melalui gerakan dan interaksi benda fisik. Hobbes adalah
seorang filsuf materialis yang meyakini bahwa realitas
terdiri dari materi yang bergerak. Dia berpendapat bahwa
semua aktivitas mental, seperti berpikir, merasakan, dan
berkeinginan, adalah hasil dari gerakan mekanis di dalam
otak. Menurut Hobbes, tidak ada perbedaan fundamental
antara proses mental dan proses fisik; keduanya dapat
dijelaskan dengan prinsip-prinsip yang sama.

Hobbes menggunakan pandangan materialisnya
sebagai dasar untuk teorinya tentang masyarakat dan
pemerintahan. Dia berpendapat bahwa, dalam keadaan
alamiah, manusia hidup dalam kondisi "perang semua
melawan semua" (bellum omnium contra omnes), di mana
tidak ada hukum atau otoritas yang mengatur perilaku
manusia. Dalam kondisi ini, hidup manusia akan sangat
sulit dan tidak aman. Oleh karena itu, Hobbes menekankan
perlunya struktur sosial yang kuat untuk mengatur
perilaku manusia dan mencegah kekacauan. Dia
berargumen bahwa manusia harus menyerahkan sebagian
kebebasan mereka kepada otoritas yang berdaulat
(Leviathan) yang memiliki kekuasaan mutlak untuk
menciptakan dan menegakkan hukum.

Hobbes percaya bahwa pemerintahan yang kuat dan
terpusat adalah esensial untuk menjaga perdamaian dan
ketertiban dalam masyarakat. Dia melihat kekuasaan
politik sebagai alat untuk mengendalikan dorongan-
dorongan manusia yang bersifat egois dan destruktif, dan
untuk memastikan stabilitas sosial. Teorinya menekankan
pentingnya kontrak sosial, di mana individu-individu setuju

’

[ 936
| 236



untuk mematuhi otoritas yang berdaulat demi keamanan
dan kesejahteraan kolektif.

Karya Hobbes, "Leviathan,” memberikan landasan
penting bagi pemikiran politik modern, terutama dalam hal
konsep-konsep tentang kekuasaan, otoritas, dan kontrak
sosial. Dengan pandangan materialisnya, Hobbes
menghubungkan fenomena mental dan sosial dengan
prinsip-prinsip fisik, memberikan penjelasan yang
menyeluruh dan rasional tentang asal-usul dan fungsi
pemerintahan. Pandangannya tentang perlunya otoritas
yvang kuat dan terpusat terus mempengaruhi diskusi
tentang teori politik dan pemerintahan hingga saat ini.

b. Karl Marx (1818-1883)
Perspektif Materialis

Meskipun Karl Marx lebih sering dikaitkan dengan
Marxisme, dia mengadopsi perspektif materialis dalam
analisisnya tentang sejarah dan ekonomi. Marx
mengembangkan teori materialisme historis, yang
menyatakan bahwa struktur ekonomi masyarakat
menentukan hampir semua aspek kehidupan sosial dan
budaya. Dalam pandangan Marx, basis ekonomi atau
"infrastruktur" masyarakat—terdiri dari hubungan
produksi dan mode produksi—merupakan fondasi yang
mempengaruhi "superstruktur" sosial, termasuk institusi
politik, hukum, dan ideologi.

Teori Materialisme Historis

Materialisme historis adalah kerangka teoretis yang
digunakan Marx untuk menganalisis perkembangan
sejarah dan dinamika sosial. Menurut Marx, perubahan
dalam cara produksi dan hubungan produksi memainkan
peran sentral dalam evolusi masyarakat. Dia berpendapat
bahwa konflik antara kelas-kelas sosial, terutama antara
kelas yang menguasai alat produksi (borjuis) dan kelas
pekerja (proletariat), mendorong perubahan sosial dan
revolusi. Marx melihat sejarah sebagai rangkaian

[ 937)
| 237}



perjuangan kelas yang dihasilkan dari ketegangan antara
kepentingan ekonomi yang berbeda.

Marx percaya bahwa pemahaman tentang sejarah dan
masyarakat harus didasarkan pada analisis materialis
tentang kondisi ekonomi dan hubungan produksi. Dia
menekankan bahwa ide-ide dan nilai-nilai budaya tidak
dapat dipisahkan dari konteks material di mana mereka
muncul. Dalam karyanya yang terkenal, "The Communist
Manifesto," yang ditulis bersama Friedrich Engels, Marx
menyatakan bahwa sejarah semua masyarakat sebelumnya
adalah sejarah perjuangan kelas. Dia mengusulkan bahwa
perubahan revolusioner dalam struktur ekonomi akan
menghasilkan transformasi sosial yang mendalam,
mengarah pada penghapusan  kapitalisme dan
pembentukan masyarakat tanpa kelas.

Pengaruh Materialisme dalam Teori Marx

Materialisme Marx mempengaruhi cara dia melihat
fenomena sosial dan budaya sebagai produk dari kondisi
material dan kekuatan ekonomi. Dalam analisisnya tentang
kapitalisme, Marx menunjukkan bagaimana eksploitasi
tenaga kerja oleh pemilik modal menciptakan ketidakadilan
dan ketegangan sosial. Dia mengkritik ideologi yang
mendominasi, seperti agama dan hukum, sebagai alat yang
digunakan oleh kelas berkuasa untuk mempertahankan
kontrol mereka atas kelas pekerja.

Melalui materialisme historis, Marx memberikan
kontribusi signifikan pada pemahaman tentang hubungan
antara ekonomi dan struktur sosial. Pendekatannya
menekankan pentingnya analisis materialis dalam studi
sejarah dan masyarakat, dan terus mempengaruhi berbagai
disiplin ilmu sosial, termasuk sosiologi, ekonomi politik, dan
teori kritis. Ide-idenya tentang perjuangan kelas,
eksploitasi, dan transformasi sosial tetap relevan dalam
diskusi tentang ketidakadilan ekonomi dan perubahan
sosial hingga hari ini.




3. Pengaruh dan Kontribusi
a. Ilmu Pengetahuan dan Psikologi

Materialisme mempengaruhi ilmu pengetahuan dan
psikologi dengan mendorong pendekatan yang lebih empiris
dan ilmiah terhadap pengertian manusia dan alam semesta.
Ini membantu memajukan metode ilmiah sebagai cara
untuk menjelaskan fenomena alam dan manusia. Dengan
menekankan bahwa semua fenomena, termasuk pikiran
dan emosi, memiliki basis material yang dapat diukur dan
dianalisis, materialisme mendorong para ilmuwan untuk
menggunakan eksperimen, observasi, dan pengumpulan
data sebagai alat utama dalam penelitian. Pendekatan
empiris ini telah menjadi landasan bagi perkembangan
berbagai disiplin ilmu, termasuk fisika, biologi, dan
psikologi, memungkinkan penemuan dan pemahaman yang
lebih mendalam tentang dunia fisik dan mental.

b. Perubahan Paradigma dalam Berbagai Disiplin

Ilmu Sosial

Dalam i1lmu sosial, materialisme historis Marx
membantu membangun dasar untuk analisis kelas sosial
dan struktur ekonomi, mengubah cara pandang terhadap
sejarah dan perkembangan masyarakat. Marx berpendapat
bahwa hubungan produksi dan kondisi material mendasari
dan membentuk struktur sosial dan politik. Dengan
mengadopsi pendekatan ini, para ilmuwan sosial dapat
mengeksplorasi bagaimana dinamika ekonomi
mempengaruhi hubungan kekuasaan, 1ideologi, dan
perubahan sosial. Materialisme historis memberikan alat
analisis yang kuat untuk memahami konflik kelas,
ketidakadilan sosial, dan proses transformasi sosial. Ini
juga membantu dalam  menganalisis bagaimana
kapitalisme dan mode produksi lainnya mempengaruhi
perkembangan masyarakat dari waktu ke waktu.

239\

——
(-



Psikologi

Dalam psikologi, pandangan materialis tentang
kesadaran dan pikiran sebagai fenomena yang sepenuhnya
material telah memicu debat dan penelitian mengenai sifat
kesadaran, memajukan teori-teori neurosains modern.
Materialisme dalam psikologi berpendapat bahwa semua
aktivitas mental, termasuk kesadaran, persepsi, dan emosi,
dapat dijelaskan melalui aktivitas otak dan sistem saraf.
Pendekatan ini telah mendorong penelitian neurosains
untuk mempelajari bagaimana struktur dan fungsi otak
terkait dengan berbagai aspek pengalaman mental dan
perilaku manusia. Penemuan dalam neurosains telah
membantu menjelaskan mekanisme biologis di balik kondisi
mental dan penyakit, serta mengembangkan perawatan
medis dan terapi yang lebih efektif.

Secara keseluruhan, materialisme telah memberikan
dampak signifikan dalam cara kita memahami dan
mempelajari fenomena alam dan manusia. Dengan
menekankan pentingnya pendekatan empiris dan ilmiah,
materialisme telah mendorong perkembangan metode
penelitian yang lebih ketat dan berbasis bukti. Ini telah
memungkinkan kemajuan yang signifikan dalam berbagai
bidang ilmu pengetahuan, termasuk ilmu sosial dan
psikologi, serta membantu kita memahami kompleksitas
dunia fisik dan mental dengan cara yang lebih terukur dan
sistematis. Materialisme terus menjadi landasan penting
dalam penelitian ilmiah dan teori-teori modern, membuka
jalan bagi penemuan dan inovasi baru yang meningkatkan
pemahaman Kkita tentang alam semesta dan diri kita
sendiri.

Materialisme, dengan fokusnya pada realitas material
sebagai dasar dari semua fenomena, telah menantang
banyak prinsip filsafat tradisional dan memberikan dasar
yang kuat untuk pendekatan ilmiah dalam memahami alam
semesta. Dengan tokoh-tokoh seperti Thomas Hobbes dan
Karl Marx yang mempromosikan ide-ide materialis, aliran
ini telah membentuk banyak aspek dari pemikiran modern,

[ 940
| 240



termasuk ekonomi, politik, dan ilmu pengetahuan.
Materialisme mengusulkan sebuah dunia di mana segala
sesuatu dijelaskan melalui interaksi fisik, memberikan
dasar untuk eksplorasi ilmiah yang lebih luas dan lebih
mendalam tentang realitas kita.

C. Marxisme
1. Definisi dan Karakteristik

Marxisme adalah aliran pemikiran yang didasarkan
pada ide-ide Karl Marx dan Friedrich Engels, yang
mengkritik  struktur kapitalisme dan menganjurkan
revolusi proletar untuk mencapai sosialisme, yang
merupakan tahap transisi menuju komunisme. Marxisme
berfokus pada analisis ekonomi dan sosial, serta dinamika
kekuasaan yang mempengaruhi perkembangan sejarah dan
masyarakat.

Dalam sistem komunis yang ideal, menurut
Marxisme, tidak ada kelas sosial yang membedakan
masyarakat, dan kekayaan serta sumber daya diproduksi
dan didistribusikan secara egaliter. Marx dan Engels
berargumen bahwa dalam masyarakat kapitalis, kelas
borjuis (pemilik alat produksi) mengeksploitasi kelas
proletar (pekerja), menciptakan ketidakadilan dan
ketegangan sosial. Mereka percaya bahwa hanya melalui
revolusi proletar, di mana kelas pekerja bangkit melawan
kelas borjuis, ketidakadilan ini dapat diatasi dan
masyarakat yang adil dan setara dapat diwujudkan.

Kritik terhadap Kapitalisme

Marxisme mengkritik kapitalisme sebagai sistem
yang secara inheren eksploitatif dan tidak adil. Menurut
Marx dan Engels, kapitalisme menciptakan
ketidaksetaraan ekonomi yang ekstrem, di mana kekayaan
terkonsentrasi di tangan segelintir orang sementara
mayoritas populasi tetap miskin. Mereka berpendapat
bahwa kapitalisme memperkuat kekuasaan dan dominasi
kelas borjuis, yang menggunakan alat produksi untuk

[ 941)
| 241}



mengendalikan dan mengeksploitasi tenaga kerja proletar.
Marx dan Engels juga mengkritik kapitalisme karena
memicu krisis ekonomi yang berulang, yang merugikan
kelas pekerja dan masyarakat secara keseluruhan.

Revolusi Proletar

Marxisme menganjurkan revolusi proletar sebagai
cara untuk mengakhiri eksploitasi dan ketidakadilan yang
disebabkan oleh kapitalisme. Marx dan Engels percaya
bahwa kelas pekerja harus bersatu dan bangkit melawan
kelas borjuis untuk merebut kekuasaan dan mengendalikan
alat produksi. Revolusi proletar ini akan menghasilkan
pembentukan negara sosialis, di mana alat produksi
dimiliki dan dikendalikan oleh negara atas nama rakyat.
Tujuan akhir dari revolusi ini adalah untuk menghapuskan
kelas sosial dan menciptakan masyarakat komunis yang
egaliter, di mana kekayaan dan sumber daya
didistribusikan secara adil dan setiap individu memiliki
akses yang sama terhadap kebutuhan dasar.

Tahap Transisi menuju Komunisme

Menurut Marxisme, sosialisme adalah tahap transisi
menuju komunisme. Dalam tahap sosialisme, negara
memiliki peran penting dalam mengatur produksi dan
distribusi kekayaan untuk memastikan kesejahteraan
sosial dan keadilan ekonomi. Negara juga bertindak untuk
menghapuskan sisa-sisa struktur kelas dari masyarakat
kapitalis. Seiring berjalannya waktu, negara sosialis akan
berkembang menjadi masyarakat komunis, di mana tidak
ada lagi kelas sosial, negara, atau alat pemaksa lainnya.
Dalam masyarakat komunis, produksi dan distribusi
kekayaan dilakukan secara kolektif dan egaliter,
berdasarkan prinsip '"dari masing-masing menurut
kemampuannya, untuk masing-masing menurut
kebutuhannya."

Marxisme telah mempengaruhi berbagai disiplin ilmu
sosial, termasuk sosiologi, ekonomi, dan ilmu politik.
Analisis kelas dan teori materialisme historis Marx

[ 242 )

)



memberikan kerangka teoretis untuk memahami dinamika
sosial dan ekonomi, serta perubahan sejarah. Pendekatan
ini membantu para ilmuwan sosial untuk mengeksplorasi
bagaimana kondisi material dan hubungan produksi
mempengaruhi struktur sosial, kekuasaan, dan ideologi.
Teori Marxis juga memberikan alat analisis kritis untuk
mengidentifikasi dan mengatasi ketidakadilan sosial dan
ekonomi.

Tidak hanya itu, Marxisme telah menginspirasi
banyak gerakan sosial dan politik di seluruh dunia. Ide-ide
Marx dan Engels tentang keadilan sosial, solidaritas kelas,
dan revolusi proletar telah memotivasi berbagai gerakan
buruh, partai politik, dan revolusi di berbagai negara.
Negara-negara seperti Uni Soviet, Cina, Kuba, dan banyak
negara lainnya telah mengadopsi ideologi Marxisme-
Leninisme sebagai dasar pemerintahan mereka, meskipun
dengan berbagai interpretasi dan penyesuaian. Meskipun
penerapan praktis Marxisme telah mengalami banyak
tantangan dan kontroversi, pengaruh teorinya tetap
signifikan dalam diskusi tentang keadilan sosial, ekonomi,
dan politik.

Dengan demikian, Marxisme terus menjadi kerangka
teoretis yang penting untuk memahami dan mengkritik
struktur ekonomi dan sosial, serta menginspirasi upaya
untuk mencapai masyarakat yang lebih adil dan egaliter.

2. Tokoh Utama
a. Karl Marx (1818-1883)

Sebagai pendiri Marxisme, Karl Marx
mengembangkan teori tentang struktur kelas yang
menggambarkan dinamika kekuasaan antara berbagai
kelas sosial di bawah kapitalisme. Dalam karyanya, Marx
menganalisis bagaimana kapitalisme menciptakan dan
memperkuat ketidaksetaraan sosial dan ekonomi. Ia
mengidentifikasi dua kelas utama dalam masyarakat
kapitalis: borjuasi (pemilik alat produksi) dan proletariat
(kelas pekerja yang menjual tenaga kerjanya). Marx
berargumen bahwa borjuasi mengeksploitasi proletariat

[ 243)

)



melalui penguasaan alat produksi dan akumulasi
keuntungan yang berasal dari kerja tenaga kerja. Teori
kelas Marx menekankan bahwa perjuangan kelas adalah
motor penggerak utama perubahan sejarah, di mana
ketegangan antara kelas-kelas yang bertentangan akhirnya
akan mengarah pada revolusi sosial.

Marx juga mengembangkan ekonomi politik yang
menjelaskan bagaimana kekayaan dan kekuasaan
dikonsentrasikan di tangan borjuasi. Dia mengkritik sistem
kapitalis karena menghasilkan surplus nilai yang diambil
dari pekerja oleh pemilik modal, menciptakan ketimpangan
ekonomi yang besar. Dalam karyanya "Das Kapital," Marx
menjelaskan proses akumulasi modal, bagaimana modal
bekerja dalam produksi, dan dampaknya terhadap kelas
pekerja. Dia menunjukkan bahwa kapitalisme secara
inheren tidak stabil dan cenderung menghasilkan krisis
ekonomi yang berulang, yang semakin memperparah
ketidaksetaraan dan eksploitasi.

Marx menekankan pentingnya mengorganisir pekerja
untuk melawan ketidakadilan sosial dan ekonomi melalui
revolusi. Dia percaya bahwa hanya dengan menyatukan dan
memobilisasi kelas pekerja, ketidakadilan yang diciptakan
oleh kapitalisme dapat diatasi. Marx mendukung ide bahwa
pekerja harus merebut kontrol atas alat produksi dan
mendirikan masyarakat sosialis yang lebih adil. Dia melihat
revolusi proletar sebagai cara untuk menggulingkan
borjuasi dan menghapuskan sistem kapitalis,
menggantikannya dengan masyarakat yang tidak memiliki
kelas sosial dan di mana alat produksi dimiliki secara
kolektif.

Dalam karyanya bersama Friedrich Engels,
"Manifesto Komunis, " Marx menyerukan kepada pekerja di
seluruh dunia untuk bersatu dalam perjuangan melawan
penindasan kapitalis. Dia berargumen bahwa solidaritas
kelas dan tindakan kolektif adalah kunci untuk mencapai
perubahan sosial yang radikal dan mendirikan masyarakat
yang lebih egaliter. Marx juga mengadvokasi pendidikan
dan kesadaran politik di kalangan pekerja sebagai cara

[ 944
| 244 )



untuk memperkuat perjuangan mereka dan
mempersiapkan mereka untuk revolusi.

Ide-ide Marx memiliki dampak mendalam pada teori
dan praktik politik, mempengaruhi berbagai gerakan sosial
dan politik di seluruh dunia. Penekanannya pada
pentingnya perjuangan kelas dan kebutuhan akan
perubahan revolusioner telah menginspirasi gerakan
buruh, partai sosialis, dan revolusi di berbagai negara. Teori
Marx terus relevan dalam diskusi tentang ketidaksetaraan
ekonomi, keadilan sosial, dan dinamika kekuasaan dalam
masyarakat kontemporer.

b. Friedrich Engels (1820-1895)
Kolaborasi dan Pengembangan Ide Marx

Friedrich Engels adalah kolaborator dekat Karl Marx
yang tidak hanya mendukung tetapi juga memperluas
banyak ide Marx. Engels terlibat dalam penulisan beberapa
karya penting bersama Marx, termasuk "Manifesto
Komunis," yang menjadi landasan bagi gerakan komunis
internasional. Dalam "Manifesto Komunis," Marx dan
Engels menyusun analisis mereka tentang kapitalisme,
perjuangan kelas, dan perlunya revolusi proletar. Engels
berperan penting dalam membantu menyusun argumen-
argumen ini dan menyebarkan ide-ide Marxis ke seluruh
dunia. Kolaborasi mereka menghasilkan karya yang
mendalam dan komprehensif tentang dinamika ekonomi
dan sosial di bawah kapitalisme.

Teori yang Kohesif

Engels membantu memformulasikan teori Marx
menjadi sistem pemikiran yang kohesif, yang kemudian
dikenal sebagai Marxisme. Dia menulis beberapa karya
yang menginterpretasikan serta memperluas pemikiran
Marx, seperti "Anti-Dihring" dan "Dialektika Alam." Dalam
"Anti-Dithring," Engels mengkritik pandangan filosofis dan
sosial dari Eugen Dihring, sekaligus menguraikan prinsip-
prinsip dasar Marxisme, termasuk materialisme dialektis
dan materialisme historis. Engels juga menekankan

[ 245)

)



pentingnya pendekatan ilmiah dalam memahami dan
mengubah dunia, memperluas analisis materialis Marx ke
bidang ilmu alam dan sosial.

Engels juga berperan penting dalam menyusun dan
menerbitkan karya-karya Marx setelah kematiannya. Dia
menyunting dan menerbitkan volume kedua dan ketiga dari
"Das Kapital," membantu memastikan bahwa analisis
ekonomi Marx yang komprehensif dapat diakses oleh para
sarjana dan aktivis. Engels memberikan kontribusi
signifikan dalam menyebarkan pemikiran Marxis dan
mempromosikan ide-ide revolusioner di kalangan pekerja
dan intelektual di seluruh dunia.

Dengan mengembangkan dan menyebarkan ide-ide
Marx, Engels membantu membentuk dasar teoritis dan
praktis bagi gerakan sosialis dan komunis. Karya-karyanya
memberikan landasan bagi analisis ekonomi dan sosial yang
mendalam tentang kapitalisme dan perjuangan kelas.
Penekanan Engels pada sosialisme ilmiah dan penerapan
materialisme dialektis pada ilmu-ilmu sosial dan alam
berkontribusi pada pengembangan pandangan dunia
komprehensif yang terus memengaruhi pemikiran politik
dan sosial kontemporer.

Secara keseluruhan, kontribusi Engels dalam
mengembangkan dan menyebarkan Marxisme
menjadikannya salah satu tokoh utama dalam sejarah
pemikiran politik dan sosial. Ide-ide dan karyanya
membantu membangun fondasi bagi gerakan revolusioner
yang berjuang untuk keadilan sosial dan ekonomi di
berbagai belahan dunia.

3. Pengaruh dan Kontribusi

Marxisme telah menjadi dasar ideologis bagi sejumlah
revolusi sosial dan politik di seluruh dunia, terutama
revolusi Rusia (1917), yang melahirkan negara sosialis
pertama di dunia. Inspirasi dari Marxisme meluas ke
revolusi lain di negara-negara seperti Cina, Kuba, dan
Vietnam, yang semuanya mengadopsi beberapa bentuk
sosialisme atau komunisme sebagai ideologi negara.

[ 246 )

)



Marxisme telah mempengaruhi banyak disiplin ilmu
seperti sosiologi, sejarah, dan studi kebudayaan,
menawarkan alat analisis untuk memahami konflik kelas
dan dinamika sosial. Teori Marxisme telah digunakan
untuk menganalisis dan mengkritik hubungan sosial,
budaya, dan ekonomi dalam berbagai konteks, sering kali
mengkatalisasi  diskusi dan teori baru tentang
ketidaksetaraan, keadilan, dan hak asasi manusia.
Marxisme, sebagai teori dan gerakan, telah memainkan
peran penting dalam membentuk sejarah dan pemikiran
sosioekonomi global. Dengan fokusnya pada ketidakadilan
kapitalisme dan advokasi untuk sosialisme dan komunisme,
Marxisme tidak hanya mengubah peta politik dunia tetapi
juga mendalam mempengaruhi teori akademis, praktek
sosial, dan diskusi intelektual tentang struktur sosial dan
ekonomi. Tokoh-tokoh seperti Karl Marx dan Friedrich
Engels, melalui karya dan teori mereka, telah
meninggalkan warisan yang terus mempengaruhi
pemikiran dan tindakan politik hingga saat ini.

D. Anti-Theisme atau Ateisme
1. Definisi dan Karakteristik

Ateisme adalah aliran pemikiran yang menolak
kepercayaan dalam keberadaan Tuhan atau dewa. Ateis
berpendapat bahwa tidak ada bukti empiris atau rasional
yang mendukung eksistensi entitas supernatural. Sebagai
sebuah posisi filosofis, ateisme tidak mengklaim kepastian
tentang non-eksistensi Tuhan, tetapi lebih pada sikap
skeptis terhadap klaim-klaim religius yang tidak dapat
dibuktikan. Ateis cenderung mengandalkan metode ilmiah,
logika, dan bukti empiris untuk memahami dunia dan
mencari penjelasan untuk fenomena alam dan kehidupan
manusia.

Karakteristik utama dari ateisme meliputi:

1) Penolakan terhadap Kepercayaan Supernatural, Ateis
menolak semua bentuk kepercayaan pada entitas

[ 947)
| 247



supernatural, termasuk Tuhan, dewa, roh, atau
kekuatan gaib.

2) Skeptisisme dan Rasionalitas: Ateis mendasarkan
pandangan mereka pada bukti empiris dan argumen
rasional, serta menolak klaim-klaim yang tidak dapat
diverifikasi atau dibuktikan.

3) Pendekatan Ilmiah: Ateis sering kali mengandalkan
metode ilmiah untuk mencari penjelasan tentang alam
semesta dan kehidupan, serta menekankan pentingnya
bukti dan eksperimen dalam membentuk pemahaman
kita.

Anti-Theisme lebih militan daripada ateisme, anti-
theisme tidak hanya menolak kepercayaan kepada dewa
tetapi juga secara aktif menentang pengaruh agama pada
masyarakat. Anti-theis berargumen bahwa agama sering
kali menghambat kemajuan sosial, ilmiah, dan moral.
Mereka melihat agama sebagai sumber konflik, penindasan,
dan ketidakadilan, serta menganggap bahwa pengaruh
agama dalam bidang politik, pendidikan, dan kehidupan
publik harus dikurangi atau dihilangkan.

Karakteristik utama dari anti-theisme meliputi:

1) Penolakan dan Perlawanan Aktif terhadap Agama: Anti-
theis tidak hanya menolak keberadaan dewa tetapi juga
menentang pengaruh agama dalam kehidupan publik
dan sosial.

2) Kritik terhadap Agama sebagai Penghambat Kemajuan:
Anti-theis berpendapat bahwa agama sering kali
menghalangi  perkembangan ilmu  pengetahuan,
pendidikan, dan hak-hak asasi manusia. Mereka
mengkritik dogma religius yang dianggap menghambat
pemikiran bebas dan rasional.

3) Advokasi untuk Sekularisme: Anti-theis mendorong
pemisahan antara agama dan negara, serta menuntut
bahwa keputusan politik dan kebijakan publik harus
didasarkan pada bukti dan alasan yang rasional, bukan
pada doktrin religius.

[ 948
| 248



Dengan demikian, sementara ateisme lebih berfokus
pada penolakan terhadap kepercayaan kepada Tuhan atau
dewa berdasarkan kurangnya bukti, anti-theisme
mengambil langkah lebih jauh dengan secara aktif
menentang pengaruh agama dalam masyarakat dan
memperjuangkan sekularisme dan rasionalitas dalam
kehidupan publik. Keduanya berperan dalam mengkritik
dan menantang kepercayaan religius, namun dengan
pendekatan dan intensitas yang berbeda.

2. 'Tokoh Utama
a. Friedrich Nietzsche (1844-1900)

Friedrich Nietzsche sering dianggap sebagai ateis
karena proklamasinya yang terkenal bahwa "God is dead.”
Ungkapan ini bukanlah pernyataan literal tentang
kematian Tuhan, tetapi lebih merupakan metafora yang
menggambarkan runtuhnya pengaruh agama Kristen dan
nilai-nilai tradisional dalam masyarakat Eropa waktu itu.
Nietzsche melihat bahwa ilmu pengetahuan, rasionalitas,
dan perkembangan budaya telah mengikis kepercayaan
pada Tuhan dan moralitas absolut yang dipegang oleh
agama. Dengan menyatakan "God is dead,” Nietzsche
mengkritik fondasi moral dan metafisika agama Kristen,
serta menantang konsep konvensional moralitas yang
dianut oleh masyarakat.

Nietzsche berargumen bahwa agama, khususnya
Kristen, adalah manifestasi dari kelemahan manusia dan
membentuk individu yang pasif dan tunduk. Dia melihat
bahwa agama Kristen mengajarkan nilai-nilai seperti
kerendahan hati, kepasrahan, dan pengorbanan diri, yang
menurutnya bertentangan dengan sifat manusia yang
sebenarnya—yaitu kehendak untuk berkuasa dan
pencarian makna dan kekuatan pribadi. Dalam karya-
karyanya seperti "Thus Spoke Zarathustra" dan "Beyond
Good and Evil," Nietzsche menggambarkan agama sebagai
mekanisme yang digunakan untuk mengendalikan massa
dan mengekang potensi manusia.

[ 949
| 249 )



Nietzsche mengkritik agama karena, menurutnya,
agama menghambat perkembangan individu yang autentik
dan kuat. Dia berpendapat bahwa agama mendorong orang
untuk mencari kenyamanan dalam kepasrahan dan
penundukan diri, daripada mengejar kehidupan yang penuh
dengan perjuangan dan pencapaian pribadi. Nietzsche
memperkenalkan konsep "Ubermensch" atau "Superman"
sebagai model individu yang mengatasi nilai-nilai
tradisional dan menciptakan nilai-nilai mereka sendiri
melalui kekuatan kehendak dan kreativitas.

Pandangan Nietzsche tentang agama dan moralitas
tetap kontroversial dan berpengaruh dalam diskusi filsafat,
teologi, dan kritik budaya. Kritiknya terhadap agama dan
moralitas konvensional telah menginspirasi berbagai
gerakan intelektual dan artistik yang menekankan
pentingnya kebebasan individu, kreativitas, dan pencarian
makna yang autentik dalam kehidupan. Ide-ide Nietzsche
terus menjadi bahan diskusi dan debat yang intens dalam
konteks modern, terutama terkait dengan sekularisme,
nihilisme, dan etika pribadi.

b. Christopher Hitchens (1949-2011)
Advokat Vokal Ateisme dan Anti-Theisme

Christopher Hitchens adalah penulis dan kritikus
agama yang vokal, yang dikenal dengan bukunya "God is
Not Great,” di mana ia berargumentasi bahwa agama
adalah racun bagi masyarakat. Dalam karyanya, Hitchens
mengeksplorasi bagaimana agama telah berperan dalam
memicu konflik, kekerasan, dan intoleransi di berbagai
belahan dunia. Dia menyoroti contoh-contoh sejarah dan
kontemporer di mana agama telah digunakan untuk
membenarkan penindasan, ketidakadilan, dan perang.
Hitchens berpendapat bahwa agama tidak hanya tidak
berdasar secara logis tetapi juga merusak moralitas
manusia dan kemajuan ilmiah. Sebagai seorang ateis dan
anti-theis yang vokal, Hitchens tidak hanya menolak
kepercayaan pada Tuhan tetapi juga secara aktif
menentang pengaruh agama dalam masyarakat.

[ 250

)



Pengaruh dalam Debat Publik

Hitchens secara terbuka menentang pengaruh agama
dalam politik dan kehidupan sosial, mendorong diskusi dan
debat tentang peran agama dalam kebijakan publik dan
tata kelola negara. Melalui debat-debat publik, tulisan-
tulisan, dan ceramah-ceramahnya, Hitchens menantang
pandangan religius dan mempertanyakan klaim-klaim yang
dibuat oleh para pemimpin agama. Dia berpendapat bahwa
kebijakan publik dan keputusan pemerintah harus
didasarkan pada bukti, logika, dan rasionalitas, bukan pada
doktrin religius. Hitchens mendorong sekularisme dan
pemisahan antara agama dan negara, dengan alasan bahwa
hanya melalui pendekatan sekuler, masyarakat dapat
mencapai kebebasan dan keadilan yang sejati.

Pengaruh Hitchens dalam debat publik tentang
agama dan sekularisme sangat signifikan. Dia menjadi
salah satu dari "Empat Penunggang" ateisme baru, bersama
dengan Richard Dawkins, Sam Harris, dan Daniel Dennett,
yang secara agresif mempromosikan pandangan ateis dan
sekuler di awal abad ke-21. Gaya retorika Hitchens yang
tajam dan keterampilan debatnya membuatnya menjadi
figur yang menonjol dalam gerakan ateis dan anti-theis,
mempengaruhi banyak orang untuk mempertanyakan
keyakinan religius mereka dan mempertimbangkan
pandangan yang lebih skeptis dan rasional.

Melalui kontribusinya dalam literatur, debat, dan
media, Hitchens membantu memajukan diskusi tentang
pentingnya pemikiran kritis dan skeptisisme terhadap
klaim-klaim religius. Karyanya terus menginspirasi mereka
yvang mendukung pemisahan antara agama dan negara
serta mereka yang mencari pemahaman yang lebih rasional
dan berbasis bukti tentang dunia.

3. Pengaruh dan Kontribusi

Ateisme dan anti-theisme telah berkontribusi dalam
membentuk diskusi publik mengenai peran agama dalam
kebijakan dan pemerintahan, seringkali mendorong

[ 951 )
| 251 )



pandangan yang lebih sekular. Mereka telah mempengaruhi
reformasi kebijakan di banyak negara, menekankan
pentingnya membuat kebijakan yang didasarkan pada
alasan dan bukti ilmiah daripada dogma atau doktrin
religius.

Tokoh-tokoh seperti Hitchens dan Nietzsche telah
mempengaruhi pendidikan, mendorong kurikulum yang
lebih berfokus pada ilmu pengetahuan dan pemikiran kritis
daripada pengajaran agama. Mereka juga kritis terhadap
peran institusi religius dalam pendidikan dan pembentukan
kebijakan, berargumen bahwa institusi tersebut sering kali
menghambat pemahaman ilmiah dan kemajuan sosial.
Ateisme dan anti-theisme, sebagai aliran pemikiran kritis
terhadap agama, telah menyediakan perspektif yang
penting dalam diskusi tentang moralitas, kebijakan, dan
struktur sosial. Melalui kritik terhadap dogma religius dan
promosi sekularisme, mereka telah membantu memperkuat
landasan untuk sebuah masyarakat yang lebih rasional dan
ilmiah. Tokoh-tokoh seperti Friedrich Nietzsche dan
Christopher Hitchens tidak hanya memperdebatkan
keberadaan dewa tetapi juga mempertanyakan peran
agama dalam mempengaruhi kebijakan dan norma sosial,
mendorong pergeseran menuju pendekatan yang lebih
berbasis pada logika dan bukti dalam pengambilan
keputusan sosial dan politik.

Materialisme, Marxisme, dan Anti-Theisme/Ateisme
adalah komponen kunci dalam diskusi filsafat modern,
menantang cara kita memahami dunia material, struktur
sosial-ekonomi, dan peran agama dalam masyarakat.
Masing-masing aliran ini telah meningkatkan pemikiran
kritis dan dialog intelektual, membuka jalan bagi
paradigma baru dalam memahami dan berinteraksi dengan
realitas yang kita alami. Keberanian dan sering kali
kontroversial, aliran-aliran ini terus mempengaruhi politik,
ekonomi, dan debat sosial hingga hari ini, menunjukkan
bahwa filsafat tidak hanya teoretis tetapi juga sangat
praktis dan relevan dengan masalah-masalah dunia nyata.

[ 950
| 252



e

“BAB XIII
PENUTUP

Filsafat, sejak zaman Yunani Kuno hingga abad
modern, telah terus berkembang, memberikan wawasan
mendalam tentang berbagai aspek eksistensi manusia,
struktur sosial, dan pemahaman alam semesta. Mulai dari
rasionalisme dan empirisme yang mengeksplorasi sumber-
sumber pengetahuan hingga marxisme dan
eksistensialisme yang menantang struktur ekonomi dan
eksistensi individual, filsafat telah membentuk cara kita
memandang dunia dan interaksi kita dalam masyarakat.
Materialisme, Pragmatisme, dan Positivisme telah
menunjukkan pentingnya pendekatan ilmiah dan empiris
dalam memahami realitas, sementara Eksistensialisme dan
Anti-Theisme mempertanyakan norma-norma agama dan
moral yang dianut masyarakat.

Kita, sebagai bagian dari masyarakat yang terus
berkembang, diundang untuk tidak hanya mempelajari
berbagai aliran filsafat ini, tetapi juga untuk
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan
memahami berbagai teori dan prinsip yang telah
dikembangkan oleh para filsuf selama berabad-abad, kita
dapat lebih baik dalam menghadapi tantangan modern, dari
krisis ekologis hingga dilema etis dan politik. Filsafat tidak
hanya untuk para akademisi—ini adalah alat bagi semua
orang untuk memperkaya pemikiran kritis, empati, dan
kebijaksanaan.

Menjadi seorang pembelajar filsafat berarti membuka
diri terhadap berbagai perspektif yang dapat memperdalam
pemahaman kita tentang dunia. Filsafat mengajarkan kita
untuk bertanya, menganalisis, dan menantang asumsi-
asumsi yang kita miliki, sehingga kita dapat membuat
keputusan yang lebih bijaksana dan beretika. Melalui studi

[ 953)
| 253 )



filsafat, kita dapat mengembangkan kemampuan berpikir
kritis yang kuat, yang esensial dalam menghadapi
informasi yang kompleks dan seringkali menyesatkan di era
digital ini.

Tidak hanya itu, filsafat juga membantu kita
mengembangkan empati dan pemahaman terhadap
pandangan orang lain. Dengan mempelajari berbagai aliran
pemikiran, kita dapat memahami mengapa orang lain
mungkin berpikir atau bertindak dengan cara tertentu,
yang pada akhirnya dapat meningkatkan toleransi dan
penghargaan kita terhadap keragaman. Dalam dunia yang
semakin terhubung ini, kemampuan untuk memahami dan
menghargai perspektif yang berbeda adalah aset yang
sangat berharga.

Mempelajari filsafat adalah perjalanan yang
memperkaya jiwa dan pikiran. Dengan mendalami karya-
karya para filsuf besar, kita diajak untuk merenungkan
pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang kehidupan,
moralitas, dan tujuan kita sebagai manusia. Ajakan untuk
belajar filsafat adalah ajakan untuk menjadi individu yang
lebih sadar, kritis, dan bijaksana, siap menghadapi
tantangan dunia dengan pikiran yang terbuka dan hati
yang penuh empati. Mari kita terus mengeksplorasi dunia
filsafat dan menerapkan kebijaksanaan yang kita peroleh
dalam kehidupan sehari-hari.




~DAFTAR PUSTAKA

Blackburn, S. (1999). Think: A Compelling Introduction to
Philosophy. Oxford University Press.

Budi, H. F. (2007). Filsafat Modern: Dari Machiavelli sampai
Nietzsche. PT Gramedia Pustaka Utama.

Comte, A. (1830). Cours de philosophie positive (Vol. 1).
Bachelier.

Copleston, F. (1993). A History of Philosophy, Vol. 5: Modern
Philosophy: The British Philosophers from Hobbes
to Hume. Image Books.

Darwin, C. (1859). On the Origin of Species. John Murray.

Dewey, J. (1916). Democracy and Education. The Free Press.

Dewey, J. (2004). Democracy and Education. NuVision
Publications.

Driyarkara. (1953). Filsafat sebagai Ilmu Kritis. Nusa
Indah.

Engels, F. (1883). Dialectics of Nature. Progress Publishers.

Hadiwijono, H. (1967). Manusia dan Kebudayaan di
Indonesia. Dian Rakyat.

Hatta, M. (1951). Pendidikan Untuk Kemerdekaan.
Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press).
Hitchens, C. (2007). God Is Not Great: How Religion Poisons

FEverything. Twelve Books.

Hitchens, C. (2007). God is Not Great: How Religion Poisons
Everything. Twelve Books.

Hobbes, T. (1651). Leviathan. Andrew Crooke.

Jalaluddin. (1999). Psikologi Agama. Raja Grafindo
Persada.

James, W. (1907). Pragmatism: A New Name for Some OId
Ways of Thinking. Longmans, Green, and Co.

Kant, 1. (1998). Critique of Pure Reason (P Guyer & A.
Wood, Trans.). Cambridge University Press.
(Original work published 1781)

[ 955
| 255



Kierkegaard, S. (1843). Fear and Trembling. Johannes de
Silentio.

Kierkegaard, S. (1980). The Concept of Anxiety: A Simple
Psychologically Orienting Deliberation on the
Dogmatic Issue of Hereditary Sin (R. Thomte,
Trans.). Princeton University Press. (Original work
published 1844)

Locke, J. (1689). An Essay Concerning Human
Understanding. Thomas Bassett.

Magnis-Suseno, F. (1988). Etika Dasar: Masalah-masalah
Pokok Filsatat Moral. Kanisius.

Marx, K. (1867). Das Kapital. Verlag von Otto Meisner.

Marx, K., & Engels, F. (1848). The Communist Manifesto.
Progress Publishers.

Marx, K., & Engels, F. (1998). The Communist Manifesto.
Electric Book Co.

Mill, J. S. (1859). On Liberty. John W. Parker and Son.

Nietzsche, F. (1882). The Gay Science. Vintage.

Nietzsche, F. (2003). The Gay Science (J. Nauckhott. Trans.).
Cambridge University Press.

Notonagoro. (1975). Filsafat Pancasila. Gajah Mada
University Press.

Nurgiyantoro, B. (2005). Teori Pengkajian Fiksi. Gadjah
Mada University Press.

Panitia Sembilan. (1950). Pembukaan UUD 1945 dan
Pancasila. Sekretariat Negara Republik Indonesia.

Peirce, C. S. (1878). "How to Make Our Ideas Clear." Popular
Science Monthly, 12, 286-302.

Rahardjo, M. (2006). Pemikiran Karl Marx- Dari Sosialisme
Utopis ke Perselisihan Revisionisme. Erlangga.

Russell, B. (2004). History of Western Philosophy. Routledge.

Sartre, J. P. (1943). Being and Nothingness. Philosophical
Library.

Sartre, J. P. (1956). Being and Nothingness' An Essay on
Phenomenological Ontology. Philosophical Library.

Sastrapratedja, M., & Magnis-Suseno, F. (1985). 50 Tahun
Filsafat di Indonesia. Gramedia.

[ 956
| 256



Soedjatmoko. (1984). An Introduction to Indonesian
Historiography. Pustaka Jaya.

Spinoza, B. (1985). Ethics (E. Curley, Trans.). Princeton
University Press.

Sudarto. (1980). Hukum dan Perubahan Sosial. Alumni.

Vivasvan, S. P. (2009). Penuntun Filsatat Umum. PT Raja
Grafindo Persada.

257]

——
(-



