


 
 

MENELUSURI 
AKAR FILSAFAT  

Menemukan Kebijaksanaan dalam 
Sejarah dan Pemikiran 

 
 

 

 

 

 

Prof. Dr. Sitti Jamilah Amin, M.Ag. 

Dr. Hj. Marhani, Lc., M.Ag. 

 

 

 

 

Editor: 

Dr. H. Muhammad Saleh, M.Ag. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ii 

MENELUSURI AKAR FILSAFAT 

Menemukan Kebijaksanaan dalam Sejarah dan Pemikiran 
 

Oleh Prof. Dr. Sitti Jamilah Amin, M.Ag. & Dr. Hj. Marhani, Lc., 

M.A. 

 

Diterbitkan Oleh PT. Elfarazy Media Publisher 

Anggota IKAPI 034/DIA/2024 

Jl. Kampus Unida, No. 15, Surien, Meuraxa, Banda Aceh 23234 

No. HP  : +62 823 3936 0506 

Instagram : @elfarazy.media 

Email  : elfarazymedia@gmail.com 

Website : elfarazy.com 

 

Hak Cipta dilindungi oleh undang-undang. Dilarang mengutip 

sebagian atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini 

dengan cara apapun tanpa seizin penerbit, kecuali untuk 

kepentingan penulisan artikel atau karangan ilmiah. 

 

Cetakan : Pertama, September 2024 

Halaman : viii + 257 Halaman 

Ukuran Buku : 14,8 x 21 cm 

Editor : Dr. H. Muhammad Saleh, M.Ag. 

Layout : Tim Elfarazy Media Publisher 

 

ISBN. 978-623-10-3582-0 

 

Perpustakaan Nasional Katalog Dalam Terbitan (KDT)  
 
Sitti Jamilah Amin, dkk. 

Menelusuri akar filsafat : menemukan kebijaksanaan 
dalam sejarah dan pemikiran / Sitti Jamilah Amin, dkk., -- 

Banda Aceh: Elfarazy Media Publisher, 2024 

viii + 257 hlm.; 14,8 x 21 cm. 

 
ISBN. 978-623-10-3582-0 

 

1. Filsafat  I. Judul 
 

    109 [DDC22] 

 

 



 iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UU No 28 Tahun 2014 tentang Hak Cipta 
 
Pasal 4 Fungsi dan Sifat Hak Cipta 
Hak Cipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 3 huruf a merupakan hak eksklusif 
yang terdiri atas hak moral dan hak ekonomi. 
 

Pasal 26 Pembatasan Pelindungan 
Ketentuan sebagaimana dimaksud dalam Pasal 23, Pasal 24, dan Pasal 25 tidak 
berlaku terhadap: 

i. Penggunaan kutipan singkat Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait untuk 
pelaporan peristiwa aktual yang ditujukan hanya untuk keperluan 
penyediaan informasi aktual; 

ii. Penggandaan Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait hanya untuk 
kepentingan penelitian ilmu pengetahuan; 

iii. Penggandaan Ciptaan dan/atau produk Hak Terkait hanya untuk 
keperluan pengajaran, kecuali pertunjukan dan Fonogram yang telah 
dilakukan Pengumuman sebagai bahan ajar; dan 

iv. Penggunaan untuk kepentingan pendidikan dan pengembangan ilmu 
pengetahuan yang memungkinkan suatu Ciptaan dan/atau produk Hak 
Terkait dapat digunakan tanpa izin Pelaku Pertunjukan, Produser 
Fonogram, atau Lembaga Penyiaran. 

 

Pasal 113 Sanksi Pelanggaran 
1. Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi 

sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan 
Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun 
dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta rupiah). 

2. Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau 
pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta 
sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f, 
dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan 
pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling 
banyak Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 



 iv 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur kita panjatkan ke hadirat Allah SWT atas 

segala limpahan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya, sehingga 

buku ini dapat tersusun. Shalawat serta salam senantiasa 

kita haturkan kepada junjungan besar, Nabi Muhammad 

SAW, yang telah membawa cahaya kebenaran untuk 

menerangi jalan kehidupan yang penuh dengan 

kebimbangan. 

Filsafat telah lama menjadi fondasi dari pemahaman 

manusia tentang dunia dan eksistensinya, memberikan 

landasan bagi pemikiran kritis dan nilai-nilai moral yang 

mendalam. Melalui buku ini, kita akan menjelajahi 

perjalanan panjang filsafat dari era kuno hingga modern, 

mengeksplorasi bagaimana berbagai aliran filsafat telah 

membentuk cara kita memahami realitas dan menghadapi 

tantangan sosial di berbagai zaman. Dari Rasionalisme 

hingga Empirisme, dari Pragmatisme hingga 

Eksistensialisme, kita akan menelusuri jejak pemikiran 

tokoh-tokoh filsafat yang monumental seperti Socrates, 

Descartes, dan Kant, hingga Marx dan Sartre, yang ide-

idenya terus mempengaruhi generasi saat ini. 

Buku ini tidak hanya bertujuan untuk menyediakan 

pengetahuan dasar tentang berbagai aliran dan tokoh filsafat 

tetapi juga untuk membuka wawasan baru yang dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, membantu kita 

memahami dan menavigasi kompleksitas dunia kontemporer 

dengan lebih bijak dan etis. Dengan membaca buku ini, 

pembaca diundang untuk memperdalam pemahaman tentang 

nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan kebenaran melalui 

lensa filsafat. Selamat berrefleksi dan semoga apa yang 

tersaji dalam buku ini dapat memberikan manfaat serta 

inspirasi baru dalam berpikir dan bertindak untuk masa 

depan yang lebih baik. 

Dengan mengharapkan keberkahan dan kemudahan 

dari Allah SWT, mari memulai perjalanan intelektual ini 

dengan penuh harapan dan semangat untuk terus belajar dan 



 v 

memahami lebih dalam lagi tentang berbagai sudut pandang 

yang dapat memperkaya cakrawala berpikir. Semoga Allah 

SWT senantiasa memberikan berkah dan kebijaksanaan 

dalam menyerap ilmu yang bermanfaat. Selamat membaca.  

 

 

 

PENULIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi 

DAFTAR ISI 

 
 

Kata Pengantar ......................................................................... iv 

Daftar Isi ................................................................................... vi 

Bab 1: Pengantar Konsep Teoritis Filsafat  ............................. 1 

A. Pengertian Filsafat ........................................................ 1 

B. Ruang Lingkup Kajian Filsafat .................................... 9 

C. Objek Filsafat ............................................................... 14 

D. Ruang Lingkup Filsafat  ............................................. 16 

E. Manfaat Mempelajari Filsafat  ................................... 18 

F. Dasar Moral dan Etikal dalam Filsafat ..................... 21 

G. Pemahaman Lebih Dalam tentang Berbagai 

Disiplin Ilmu  ............................................................... 23 

Bab 2: Hubungan Antara Ilmu Pengetahuan dan Agama  .. 24 

A. Pengantar  .................................................................... 24 

B. Perbedaan antara Filsafat dan Agama  ..................... 31 

C. Kedudukan Filsafat sebagai Induk Ilmu 

Pengetahuan  ............................................................... 36 
 

Bab 3: Perkembangan dan Tokoh Filsafat Yunani  .............. 42 

A. Pengantar  .................................................................... 42 

B. Pengaruh Filsafat Yunani Kuno  ................................ 42 

C. Tokoh Filsafat Yunani ................................................. 43 

Bab 4: Perkembangan & Tokoh Filsafat: Socrates, Plato, 

& Aristoteles  ................................................................ 77 

A. Filsuf Paling Berpengaruh dalam Sejarah 

Pemikiran Barat .......................................................... 77 

B. Peran dan Kontribusi Masing-Masing Filsuf ............ 85 

C. Pengaruh Mereka pada Pemikiran Barat  ................ 86 

Bab 5: Filosof Islam: Alghazali dan Ibnu Rusyd  .................. 91 

A. Alghazali dan Ibnu Rusyd  .......................................... 91 

B. Perbandingan Pemikiran Filsafat Al-Ghazali dan 

Ibnu Rusyd  ................................................................ 118 

Bab 6: Filsafat Abad Pertengahan & Transisi Filsafat 

Modern  ....................................................................... 122 

A. Pengantar  .................................................................. 122 

B. Filsafat Scholastik Kristen  ...................................... 124 

C. Filsafat pada Periode Filsafat Skolastik Islam  ...... 126 



 vii 

D. Masa Scholastik Keemasan  ...................................... 128 

E. Masa Scholastik Akhir  .............................................. 131 

F. Renaissance   .............................................................. 133 

G. Ciri-Ciri Pemikiran Filsafat Modern  ....................... 135 

H. Tokoh Filsafat Modern  .............................................. 137 

Bab 7: Helenisme & Filsafat Yunani Aliran Stoa, 

Epicureanisme, & Skeptisime  .................................. 142 

A. Periode Helenistik: Sebuah Era Ekspansi Filsafat 

Yunani  ........................................................................ 142 

B. Aliran Stoa  ................................................................. 143 

C. Aliran Epicureanisme  ............................................... 145 

D. Aliran Skeptisisme  .................................................... 147 

Bab 8: Neoplatonisme & Peran Plotinus  ............................ 150 

A. Neoplatonisme: Sebuah Revitalisasi Filsafat 

Plato  ........................................................................... 150 

B. Plotinus  ...................................................................... 153 

C. Neoplatonisme  ........................................................... 157 

Bab 9: Filsafat Abad Modern: Renaissance 

& Humanisme ............................................................ 162 

A. Pengantar  .................................................................. 162 

B. Ciri-Ciri Renaissance  ................................................ 162 

C. Humanisme ................................................................ 169 

D. Pengaruh Renaissance dan Humanisme pada 

Filsafat Modern  ......................................................... 174 

E. Konsep Eksistensialis tentang Manusia  ................. 176 

Bab 10: Filsafat Abad Modern: Aliran Rasionalisme, 

Idealisme, & Empirisme  ........................................... 178 

A. Pengantar  .................................................................. 178 

B. Rasionalisme .............................................................. 180 

C. Idealisme  .................................................................... 186 

D. Empirisme  .................................................................. 195 

Bab 11: Filsafat Abad Modern: Aliran Pragmatisme, 

Eksistensialisme, & Positivisme  .............................. 206 

A. Pengantar  .................................................................. 206 

B. Pragmatisme .............................................................. 206 

C. Eksistensialisme  ....................................................... 216 

D. Positivisme  ................................................................. 224 

 



 viii 

Bab 12: Filsafat Abad Modern: Materialisme, Marxisme, 

dan Anti-Theisme atau Ateisme  .............................. 233 

A. Evolusi Aliran Filsafat Modern: Tantangan 

Tradisi  ........................................................................ 233 

B. Materialisme  ............................................................. 233 

C. Marxisme  ................................................................... 241 

D. Anti-Theisme atau Ateisme  ..................................... 247 

Bab 13: Penutup .................................................................... 253 

Daftar Pustaka  ................................................................. 255 

 

 



 1 

 

 

BAB I 

PENGANTAR KONSEP 

TEORITIS FILSAFAT 
 

A. Pengertian Filsafat 
 

Filsafat, yang berasal dari kata Yunani philosophia, 

secara harfiah berarti "cinta akan kebijaksanaan" (Hadot, 

1995). Istilah ini menggambarkan sebuah disiplin yang 

tidak hanya mempertanyakan realitas tapi juga esensi dari 

pengetahuan, nilai, pikiran, dan bahasa yang digunakan 

untuk mendeskripsikan realitas tersebut. 

Filsafat adalah disiplin yang mengeksplorasi 

pertanyaan mendasar tentang kehidupan, pengetahuan, 

nilai, pikiran, dan realitas. Diskusi mengenai filsafat 

biasanya melibatkan pemikiran kritis dan argumentasi 

sistematis. 
 

1. Arti Filsafat Secara Etimologi 
 

Kata "filsafat" berasal dari bahasa Yunani 

philosophia, yang berarti "cinta akan kebijaksanaan" (philo- 

berarti "cinta" dan -sophia berarti "kebijaksanaan"). Istilah 

ini diperkenalkan oleh para pemikir Yunani kuno dan 

mencerminkan hasrat untuk mengejar pengetahuan dan 

pemahaman tentang alam semesta (Runes, 1942). 

Para filsuf Yunani kuno seperti Socrates, Plato, dan 

Aristoteles tidak hanya terlibat dalam pemikiran abstrak 

tetapi juga dalam penyelidikan mendalam tentang berbagai 

aspek kehidupan manusia, dari etika dan politik hingga 

metafisika dan epistemologi. Mereka memandang filsafat 

sebagai cara hidup yang mendorong mereka untuk mencari 

kebenaran melalui dialog kritis, refleksi diri, dan analisis 

logis. Hasrat untuk kebijaksanaan ini tidak hanya terbatas 



 2 

pada pengetahuan teoretis tetapi juga mencakup penerapan 

praktisnya dalam kehidupan sehari-hari, yang bertujuan 

untuk mencapai kehidupan yang baik dan bermakna. 

Seiring berjalannya waktu, konsep filsafat 

berkembang dan meluas ke berbagai tradisi budaya dan 

intelektual di seluruh dunia. Di India, filsafat mencakup 

sistem pemikiran seperti Vedanta dan Buddhisme yang 

menekankan meditasi dan pencerahan spiritual. Di Cina, 

Konfusianisme dan Taoisme menyumbangkan perspektif 

unik tentang harmoni sosial dan keseimbangan alam. Di 

dunia Islam, filsafat mengalami masa keemasan selama 

abad pertengahan dengan tokoh-tokoh seperti Al-Farabi 

dan Ibn Sina yang menggabungkan ajaran Yunani dengan 

teologi Islam. Semua ini menunjukkan bahwa cinta akan 

kebijaksanaan adalah fenomena universal yang melintasi 

batas-batas budaya dan geografis. 

Dalam konteks modern, filsafat terus memainkan 

peran penting dalam berbagai disiplin ilmu dan bidang 

kehidupan. Filsafat tidak hanya membahas pertanyaan-

pertanyaan dasar tentang eksistensi, moralitas, dan 

pengetahuan, tetapi juga memberikan landasan kritis 

untuk menganalisis isu-isu kontemporer seperti hak asasi 

manusia, keadilan sosial, dan teknologi. Melalui 

pendekatan interdisipliner, filsafat membantu kita 

memahami dan menavigasi kompleksitas dunia modern, 

sekaligus menjaga semangat asli dari philosophia—yaitu 

cinta akan kebijaksanaan—yang tetap relevan dan vital 

dalam mencari makna dan tujuan hidup kita. 
 

2. Arti Filsafat Secara Terminologi 
 

Secara terminologis, filsafat adalah studi yang 

mencakup berbagai cabang, termasuk metafisika, 

epistemologi, logika, etika, dan estetika. Filsafat terkait 

dengan analisis konseptual dan pertanyaan mendalam 

tentang berbagai aspek eksistensi manusia dan alam 

semesta. Berikut adalah beberapa definisi filsafat dari 

berbagai ahli: 
 



 3 

a. Aristoteles menganggap filsafat sebagai "ilmu tentang 

kebenaran," terutama terkait dengan penyelidikan 

tentang prinsip dan penyebab paling umum dari 

realitas (Aristoteles, Metaphysics, 350 BCE). 
 

b. Menurut Immanuel Kant, filsafat adalah "ilmu 

tentang hubungan maksimal pemikiran manusia," 

yang melibatkan sintesis pengetahuan dari berbagai 

disiplin ilmu untuk mencapai pemahaman yang lebih 

mendalam tentang realitas (Kant, 1781). 
 

c. John Dewey menawarkan perspektif pragmatis, 

menggambarkan filsafat sebagai "pembudidayaan 

makna melalui pemikiran," di mana ia melihat filsafat 

sebagai alat untuk meningkatkan pengalaman 

manusia melalui refleksi yang teliti dan terstruktur 

(Dewey, 1910). 
 

Filsafat dianggap sebagai upaya intelektual yang 

tidak hanya bertujuan untuk menggambarkan apa yang 

terjadi di dunia tetapi juga untuk memberikan wawasan 

tentang mengapa sesuatu itu terjadi dan bagaimana 

seharusnya sesuatu itu terjadi. Pendekatan ini sering 

melibatkan bertanya mengenai alasan fundamental dan 

prinsip yang mendasari fenomena yang diamati. 

Penyelidikan filsafat memungkinkan individu untuk 

menggali lebih dalam pertanyaan-pertanyaan tentang 

eksistensi, realitas, dan nilai yang sering kali dianggap 

sebagai dasar pengalaman manusia. Melalui proses ini, 

filsafat berkontribusi pada ekspansi pengetahuan manusia, 

memberikan kerangka kerja bagi individu untuk 

memahami posisi mereka dalam dunia yang lebih luas dan 

untuk merumuskan jawaban atas beberapa pertanyaan 

paling mendasar mengenai kehidupan dan alam semesta. 

Secara terminologis, filsafat adalah studi yang 

kompleks dan multi-dimensi yang mengeksplorasi berbagai 

aspek fundamental dari eksistensi manusia dan alam 

semesta. Definisi filsafat dari Aristoteles, Immanuel Kant, 

dan John Dewey, meskipun bervariasi dalam fokus dan 

pendekatan, semuanya menekankan pada filsafat sebagai 



 4 

upaya untuk mendalaminya dan memahami realitas. Mari 

kita analisis lebih lanjut masing-masing pandangan ini: 
 

Aristoteles: Ilmu Tentang Kebenaran 
 

Aristoteles mendefinisikan filsafat sebagai "ilmu 

tentang kebenaran," mengkhususkan pada penyelidikan 

prinsip dan penyebab yang paling umum dari realitas. 

Dalam kerangka pemikiran Aristoteles: 
 

a. Metafisika: Aristoteles menjelajahi pertanyaan-

pertanyaan ontologis tentang apa yang ada dan apa 

sifat dari keberadaan itu. Menurutnya, pemahaman 

tentang 'apa yang ada' adalah kunci untuk memahami 

seluruh struktur realitas. 
 

b. Analisis Kritis: Pendekatan Aristoteles mengandalkan 

penggunaan logika deduktif untuk mencapai 

pengetahuan yang pasti dan universal. Kritiknya 

terhadap pendahulunya dan analisis sistematis dari 

konsep-konsep seperti substansi, bentuk, dan materi 

adalah upaya untuk memahami 'kebenaran' di balik 

fenomena alam. 
 

Immanuel Kant: Ilmu Tentang Hubungan Maksimal 
Pemikiran Manusia 

 

Kant membawa filsafat ke dalam wilayah epistemologi 

yang lebih kritis, menantang cara kita mendapatkan 

pengetahuan dan batas-batas dari apa yang bisa kita 

ketahui: 
 

a. Kritik Kemurnian Alasan: Kant membedakan antara 

fenomena (dunia seperti yang kita alami) dan 

noumena (dunia seperti adanya). Filsafat bagi Kant 

adalah upaya untuk mengidentifikasi bagaimana 

pemikiran manusia, melalui kategori-kategori a priori, 

membentuk pengalaman kita tentang realitas. 
 

b. Sintesis Pengetahuan: Kant melihat filsafat sebagai 

alat untuk menyintesis pengetahuan dari berbagai 

disiplin, memperkaya pemahaman kita tentang dunia 



 5 

tidak hanya melalui apa yang dapat diamati, tetapi 

juga melalui apa yang dapat dipikirkan secara 

rasional. 
 

John Dewey: Pembudidayaan Makna Melalui Pemikiran 
 

Dewey menawarkan perspektif pragmatis tentang 

filsafat, memfokuskan pada aplikasi praktis dan 

konsekuensi dari ide-ide: 
 

a. Pragmatisme: Dewey berpendapat bahwa nilai ide 

terletak pada aplikasinya dalam memperbaiki 

kehidupan manusia. Ini mencakup penggunaan 

pemikiran kritis dan reflektif untuk memecahkan 

masalah praktis dan memperbaiki kondisi sosial. 
 

b. Pendidikan dan Pengalaman: Bagi Dewey, filsafat 

harus berdampak langsung pada pendidikan dan 

kebijakan sosial, mendukung pemikiran dan belajar 

sebagai proses aktif yang berkelanjutan. 
 

Plato, murid Socrates dan guru Aristoteles, 

mengartikan filsafat sebagai upaya untuk mencapai 

pengetahuan sejati dan kebijaksanaan. Bagi Plato, filsafat 

adalah upaya batin dalam mencari ide-ide abadi dan 

universal, yang dia sebut sebagai Bentuk atau Ide, yang 

dianggap sebagai realitas yang sebenarnya dibandingkan 

dengan dunia fisik yang berubah-ubah. 

René Descartes - Sebagai figur penting dalam filsafat 

modern Barat, Descartes menganggap filsafat sebagai 

pencarian kebenaran melalui penggunaan alasan. Dia 

terkenal dengan pendekatannya yang metodis dan skeptis, 

yang dinyatakan dalam karyanya "Meditasi tentang 

Filsafat Pertama," di mana dia mencari dasar yang tidak 

terbantahkan untuk pengetahuan. 

Masing-masing definisi tersebut menyoroti aspek 

penting dari filsafat: sebagai upaya pencarian kebenaran, 

sebagai kritik epistemologis, dan sebagai alat pragmatis 

untuk pemahaman dan perbaikan sosial. Bersama-sama, 

pandangan ini menunjukkan bahwa filsafat tidak hanya 

mencari pengetahuan teoritis tetapi juga berusaha 



 6 

mempengaruhi cara kita berinteraksi dengan dunia dan 

satu sama lain. Dengan demikian, filsafat tetap relevan 

sebagai medan vital untuk pertanyaan mendalam dan 

refleksi tentang masalah-masalah yang paling mendasar 

dalam kehidupan manusia. 
 

3. Beberapa Definisi Filsafat Filsuf Muslim  
 

Filsafat, sebagai medan intelektual yang luas dan 

beragam, mencakup berbagai pandangan dan interpretasi 

tergantung pada konteks budaya dan sejarah. Di bawah ini, 

kita akan menjelajahi beberapa definisi filsafat dari 

perspektif filsuf Muslim, menyoroti bagaimana masing-

masing tradisi melihat dan mendekati disiplin ini. 
 

a. Al-Farabi - Sering disebut sebagai "Guru Kedua," 

setelah Aristoteles, Al-Farabi mengartikan filsafat 

sebagai upaya untuk mencapai kebahagiaan manusia 

melalui pengetahuan dan kebijaksanaan. Filsafat bagi 

Al-Farabi adalah cara untuk memahami realitas 

terakhir dan mencapai kebenaran absolut, yang 

menyelaraskan pengetahuan ilmiah dengan wahyu 

ilahi. 
 

b. Ibn Sina (Avicenna) - Seorang filsuf dan ilmuwan 

terkemuka, Ibn Sina memandang filsafat sebagai alat 

untuk memahami alam semesta dan tujuan manusia 

di dalamnya. Dia mengintegrasikan konsep-konsep 

Aristotelian dan Neoplatonisme dengan prinsip-

prinsip Islam, menekankan bahwa pengetahuan sejati 

datang melalui iluminasi intelektual dan nalar. 
 

c. Al-Ghazali - Meskipun dikenal dengan kritisnya 

terhadap beberapa aspek filsafat, Al-Ghazali 

mengakui pentingnya filsafat dalam memahami 

realitas yang lebih dalam, selama itu selaras dengan 

ajaran Islam. Bagi Al-Ghazali, filsafat harus 

digunakan untuk mendukung pengertian spiritual 

dan etis, bukan sebagai upaya bebas nilai. 
 



 7 

Dari definisi-definisi ini, kita dapat melihat bahwa, 

filsafat dianggap sebagai usaha untuk memahami realitas, 

kebenaran, dan etika. Baik dalam tradisi Barat maupun 

Islam, filsafat sering kali mencakup eksplorasi eksistensial 

manusia, alam semesta, dan hubungan antara manusia 

dengan dunia serta dengan yang Ilahi. Namun, tradisi 

Barat lebih cenderung mengutamakan rasionalisme dan 

skeptisisme sebagai metode, sedangkan tradisi Muslim 

lebih menekankan pada sintesis antara nalar dan wahyu. 

Karakteristik Umum Secara umum, filsafat dianggap 

sebagai studi tentang masalah-masalah fundamental yang 

mencakup keberadaan, pengetahuan, dan nilai. Yang 

membedakan filsafat dari ilmu lain adalah penggunaan 

metodologi yang kritis, sistematis, dan rasional tanpa 

tergantung pada eksperimen empiris (Russell, 1945). 

Filsafat bersifat spekulatif, mencari pemahaman melalui 

argumen logis, dan sering kali beroperasi di luar batasan 

yang dapat diuji dengan metode ilmiah tradisional. 

Dalam mendefinisikan filsafat, kita melihat sebuah 

spektrum yang luas dari interpretasi tentang apa itu 

realitas, pengetahuan, dan nilai. Secara keseluruhan, 

filsafat adalah usaha intelektual yang berusaha memahami 

dasar-dasar keberadaan dan pengetahuan serta mengkaji 

implikasi-implikasinya terhadap kehidupan manusia dan 

alam semesta. Filsafat tidak hanya mempertanyakan apa 

yang kita ketahui, tetapi juga cara kita mengetahui dan 

mengapa kita mengetahui hal-hal tersebut, membuatnya 

menjadi inti dari semua disiplin pengetahuan dan refleksi 

manusia. 

Klarifikasi Konseptual dalam Filsafat Filsafat, dalam 

esensinya, sering kali melibatkan klarifikasi konseptual—

proses mendefinisikan dan memperjelas konsep-konsep 

yang digunakan dalam diskusi filosofis. Magee (2014) 

menekankan bahwa kejelasan dalam filsafat tidak hanya 

terletak pada tingkat kalimat, tetapi lebih pada struktur 

argumen dan kohesi konseptual yang ditawarkan oleh 

sebuah teks atau diskusi (Magee, 2014). 



 8 

Filsafat sebagai Desain Konseptual Floridi (2019) 

menggambarkan filsafat sebagai bentuk 'desain 

konseptual', di mana filsafat tidak hanya mengkritisi tetapi 

juga menciptakan dan menyusun kembali konsep-konsep 

untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan terbuka. 

Pendekatan ini mencerminkan tradisi 'pengetahuan 

pembuat' dan menegaskan bahwa filsafat harus didekati 

dengan cara yang menghargai pengetahuan yang telah ada 

sambil terus membuka jalan bagi inovasi konseptual dan 

metodologis (Floridi, 2019). 

Pertanyaan Filosofis sebagai Sumber Informasi 

Menurut Floridi (2013), pertanyaan filosofis merupakan 

pertanyaan yang jawabannya secara prinsip terbuka untuk 

diskusi rasional dan jujur, menunjukkan bahwa filsafat 

beroperasi dalam ranah di mana informasi dan logika 

berperan penting dalam mencapai kesimpulan yang 

terinformasi dan dipertimbangkan secara matang (Floridi, 

2013). 

Metodologi Filosofis: Dari Kursi Malas Jackson dan 

Jackson (2012) membahas konsep 'Conceptualism', yang 

berargumen bahwa filsafat dapat dijalankan dari 'kursi 

malas', yaitu bahwa kebenaran filosofis dapat ditemukan 

hanya melalui pemahaman ekspresi dan konsep yang 

diungkapkannya. Mereka mengkritik pandangan ini dan 

mengusulkan bahwa pemahaman yang mendalam dan 

metodologi yang kritis adalah esensial untuk filsafat yang 

produktif (Jackson & Jackson, 2012). 
 

Analisis dan Integrasi 
 

1. Plato dan Aristoteles: Kebenaran dan Realitas Plato 

dan Aristoteles, kedua filsuf ini mengemukakan 

filsafat sebagai usaha untuk memahami kebenaran 

dan realitas; Plato melalui dialektika dan Aristoteles 

melalui penyelidikan ilmiah. Kedua pendekatan ini 

menunjukkan bahwa filsafat membutuhkan 

pemikiran yang mendalam dan strukturis, 

menggabungkan logika dan pengetahuan yang ada 



 9 

untuk membentuk pemahaman yang lebih luas dan 

sistematis tentang dunia. 
 

2. Kant: Batas-batas Pengetahuan Kant 

memperkenalkan perspektif kritis mengenai batas-

batas pengetahuan manusia, menyoroti bahwa filsafat 

berfungsi tidak hanya untuk mengeksplorasi apa yang 

kita ketahui, tetapi juga bagaimana dan sampai mana 

kita dapat mengetahui. Ini menegaskan peran filsafat 

dalam menentukan dan menguji parameter-

parameter pengetahuan dan pengalaman manusia. 
 

Dengan mengintegrasikan wawasan dari literatur 

kontemporer dan pemikiran filosof klasik, kita 

mendapatkan pandangan yang lebih komprehensif dan 

sistematis tentang filsafat. Filsafat bukan hanya pencarian 

kebenaran atau pemahaman tentang realitas, tetapi juga 

sebuah praktik yang kritis, metodis, dan berkelanjutan 

yang melibatkan desain konseptual, klarifikasi, dan 

validasi ide-ide melalui logika dan diskursus rasional. Ini 

menunjukkan relevansi abadi filsafat dalam menghadapi 

pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang kehidupan, 

eksistensi, dan pengetahuan. 

 

B. Ruang Lingkup Filsafat 
 

1. Bidang Kajian Filsafat 
 

Filsafat adalah studi yang mendalam dan luas, 

mencakup berbagai bidang yang masing-masing memiliki 

fokus kajian yang spesifik dan metodologi yang unik. 

Berikut ini adalah pembahasan lebih lanjut mengenai lima 

cabang utama filsafat: Epistemologi, Metafisika, Etika, 

Logika, dan Estetikaa) 
 

a. Epistemologi: Cabang Filsafat yang Berkaitan 

dengan Teori Pengetahuan 
 

Definisi dan Fokus Epistemologi adalah studi tentang 

pengetahuan, khususnya sifat, asal-usul, batasan, dan 

validitasnya. Cabang ini mengeksplorasi pertanyaan seperti 



 10 

"Apa itu pengetahuan?" dan "Bagaimana kita mengetahui 

apa yang kita tahu?" Ini termasuk teori-teori seperti 

rasionalisme, empirisme, dan konstruktivisme yang 

berbeda dalam menjelaskan bagaimana pengetahuan 

diperoleh dan dijustifikasi. 

Pentingnya dalam Filsafat Epistemologi penting 

karena membantu kita memahami kriteria untuk 

pengetahuan yang benar dan bagaimana kesalahan dalam 

berpikir bisa menyebabkan kesalahan dalam pengetahuan. 

Ini juga berhubungan dengan bidang lain seperti ilmu 

kognitif dan logika dalam analisisnya terhadap bagaimana 

keyakinan dibentuk dan dipertahankan. 
 

b. Metafisika: Studi tentang Hakikat Realitas 
 

Definisi dan Fokus Metafisika adalah cabang filsafat 

yang menanyakan tentang apa yang ada, sifat dasar dari 

realitas dan alam semesta. Ini mencakup topik seperti 

eksistensi, objek dan identitas mereka, ruang dan waktu, 

serta kemungkinan dan kausalitas. 

Pentingnya dalam Filsafat Metafisika bertujuan 

untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam 

tentang struktur fundamental realitas dan sering kali 

berhubungan dengan fisika, teologi, dan epistemologi dalam 

mencoba menjawab pertanyaan besar tentang alam semesta 

dan keberadaan kita. 
 

c. Etika: Studi tentang Moral dan Nilai-nilai Moral 
 

Definisi dan Fokus Etika mengkaji prinsip-prinsip 

moral yang mengarahkan perilaku manusia. Ini terbagi 

menjadi tiga sub-bidang: etika normatif (mencari tahu apa 

yang harus dilakukan), meta-etika (nature dari kebenaran 

etis dan klaim moral), dan etika terapan (penggunaan teori 

etis untuk masalah praktis). 

Pentingnya dalam Filsafat Etika sangat penting 

dalam filsafat karena menangani pertanyaan tentang apa 

yang membuat tindakan baik atau buruk, benar atau salah. 

Ini sangat relevan dalam konteks sosial, hukum, dan 

kebijakan kesehatan, mempengaruhi cara kita sebagai 



 11 

masyarakat membuat keputusan yang mempengaruhi 

kehidupan orang banyak. 
 

d. Logika: Studi tentang Prinsip-prinsip Penalaran yang 

Valid 
 

Definisi dan Fokus Logika adalah studi tentang 

argumen dan prinsip penalaran yang valid. Ini tidak hanya 

berhubungan dengan matematika dalam mengidentifikasi 

bentuk argumen yang benar tapi juga dengan ilmu 

komputer, linguistik, dan psikologi dalam memahami 

bagaimana argumen dibangun dan dipahami. 

Pentingnya dalam Filsafat Logika adalah alat 

fundamental dalam setiap diskursus filosofis, memberikan 

fondasi untuk mendekati semua pertanyaan filosofis dengan 

cara yang teratur dan kritis. Pemahaman logika membantu 

dalam mengklarifikasi argumen dan dalam menilai 

validitas pengklaiman filosofis dan ilmiah. 
 

e. Estetika: Studi tentang Keindahan dan Seni 
 

Definisi dan Fokus Estetika mengkaji sifat dari 

keindahan dan seni, termasuk pertanyaan tentang apa itu 

keindahan, bagaimana nilai estetis diukur, dan peran seni 

dalam masyarakat kita. Ini sering kali melibatkan analisis 

kritis karya seni dan diskusi tentang teori seni. 

Pentingnya dalam Filsafat Estetika penting karena 

berhubungan dengan bagaimana manusia mengalami dan 

menilai dunia sensorik dan kreatif. Ini mencakup tidak 

hanya seni visual tetapi juga sastra, musik, dan bentuk seni 

lainnya yang mempengaruhi cara kita melihat dan 

memaknai dunia. 
 

Filsafat sebagai disiplin yang luas dan kompleks 

memungkinkan kita untuk mengeksplorasi pertanyaan-

pertanyaan mendalam tentang pengetahuan, realitas, 

moral, logika, dan estetika. Masing-masing cabang ini 

menyediakan alat dan metode untuk mengkritisi, 

memahami, dan menjelaskan aspek berbeda dari 

pengalaman manusia dan alam semesta. Melalui 

pendekatan yang sistematis dan terstruktur, filsafat tidak 



 12 

hanya menantang apa yang kita anggap kita tahu tetapi 

juga membuka jalan baru untuk pemahaman yang lebih 

dalam tentang dunia di sekitar kita. 
 

2. Aspek Interdisipliner 
 

Filsafat sering kali tumpang tindih dengan berbagai 

disiplin lain seperti psikologi, sosiologi, antropologi, dan 

sains, memberikan landasan teoretis dan metodologis yang 

mendalam. Filsafat tidak beroperasi dalam vakum; 

sebaliknya, ia sering tumpang tindih dan berinteraksi 

dengan berbagai disiplin lainnya, memberikan wawasan 

teoretis yang kaya dan metodologi yang mendalam yang 

dapat memperkaya kajian disiplin lain. Interaksi antar-

disiplin ini tidak hanya memperluas cakupan dan relevansi 

filsafat tetapi juga memperdalam pemahaman kita tentang 

isu-isu kompleks yang melintasi batas-batas akademik 

tradisional. 
 

a. Psikologi 
 

Filsafat dan psikologi sering kali berkaitan melalui 

cabang epistemologi dan fenomenologi. Filsafat membantu 

dalam mendefinisikan konsep-konsep seperti persepsi, 

kesadaran, dan niat yang fundamental dalam psikologi. 

Studi tentang pikiran, dari sudut pandang filosofis, 

memberikan dasar yang kritis untuk teori psikologis yang 

mengeksplorasi alam bawah sadar, kognisi, dan emosi. 

Contoh: Penelitian tentang 'kepribadian' 

menggabungkan teori etika filosofis dan teori psikologis 

untuk lebih memahami motivasi dan tindakan moral 

individu. 
 

b. Sosiologi 
 

Filsafat memberikan kerangka kerja untuk 

memahami konsep-konsep sosial dan etis yang digunakan 

dalam sosiologi, termasuk keadilan, hak, dan kewajiban. 

Metafisika filsafat, khususnya teori sosial konstruktivisme, 

berperan dalam membentuk pemahaman sosiologi tentang 

realitas sosial sebagai konstruksi manusia. 



 13 

Contoh:  Teori kontrak sosial dalam filsafat politik 

langsung mempengaruhi teori-teori sosiologis tentang 

pembentukan negara dan lembaga sosial. 
 

c. Antropologi 
 

Filsafat antropologi mengeksplorasi pertanyaan-

pertanyaan tentang hakikat manusia, budaya, dan 

masyarakat, yang merupakan pusat studi antropologi. 

Estetika filosofis membantu dalam analisis antropologis 

tentang simbolisme dan nilai dalam berbagai budaya. 

Contoh:  Penelitian mengenai ritual dan mitos di 

berbagai kebudayaan dapat diperdalam dengan filsafat 

hermeneutik, yang mengkaji interpretasi teks dan simbol-

simbol budaya. 
 

d. Sains 
 

Filsafat sains menangani dasar-dasar metodologis, 

epistemologis, dan logis dari sains. Ini termasuk pertanyaan 

tentang struktur teoritis, pengujian hipotesis, dan validitas 

ilmiah. Diskusi tentang paradigma ilmiah dan revolusi 

ilmiah, seperti yang dijelaskan oleh Thomas Kuhn, 

menunjukkan pengaruh filosofis dalam evolusi pemikiran 

ilmiah. 

Contoh: Debat tentang mekanisme vs. vitalisme dalam 

biologi adalah contoh interaksi filsafat dengan sains, 

membahas apakah proses biologis dapat sepenuhnya 

dijelaskan melalui hukum fisik saja. 
 

Interaksi filsafat dengan disiplin lain membuktikan 

betapa pentingnya pendekatan interdisipliner dalam 

memahami isu-isu yang kompleks yang memerlukan 

perspektif yang lebih luas dan integratif. Filsafat tidak 

hanya membantu dalam mengklarifikasi dan mempertajam 

konsep-konsep yang digunakan dalam disiplin lain tetapi 

juga memprovokasi pertanyaan baru dan memperluas cara 

kita memikirkan tentang berbagai masalah, dari yang 

sangat teoretis hingga yang aplikatif. Interaksi ini 

menguatkan filsafat sebagai pusat intelektual dalam tradisi 



 14 

akademik, mempertajam pertanyaan kritis, dan mendorong 

sintesis pengetahuan yang lebih holistik. 

 

C. Objek Filsafat  
 

Objek filsafat merujuk pada subjek atau bidang yang 

menjadi fokus kajian dalam filsafat. Filsafat sebagai disiplin 

intelektual yang luas mempunyai banyak cabang yang 

masing-masing memiliki objek kajian yang berbeda. Untuk 

memahami lebih luas lagi, berikut adalah beberapa objek 

kajian utama dalam filsafat, diuraikan berdasarkan 

cabang-cabang filsafat utamanya: 
 

1. Metafisika 
 

Metafisika adalah cabang filsafat yang 

mengeksplorasi sifat dasar realitas dan keberadaan. Objek 

kajian metafisika meliputi: 
 

a. Ontologi: Mempelajari sifat-sifat dasar dan kategori-

kategori entitas yang ada. Ontologi bertanya tentang 

apa yang membedakan realitas dari 

ketidakrealitasan, dan bagaimana entitas-entitas 

tersebut berinteraksi. 
 

b. Kosmologi: Penelitian tentang asal usul dan struktur 

alam semesta. Ini termasuk pertanyaan tentang 

penciptaan, sifat waktu dan ruang, dan kemungkinan 

multiverses. 
 

2. Epistemologi 
 

Epistemologi adalah cabang filsafat yang berkaitan 

dengan teori pengetahuan. Objek kajian epistemologi 

termasuk: 
 

a. Sumber Pengetahuan: Mempertanyakan dari mana 

pengetahuan berasal, meliputi persepsi sensoris, 

intuisi, deduksi, dan pengalaman. 
 

b. Kepercayaan yang Dibenarkan: Menjelajahi apa yang 

membuat kepercayaan seseorang dikatakan benar 



 15 

atau salah dan bagaimana kita membedakan antara 

kebenaran dan kekeliruan. 
 

3. Logika 
 

Logika adalah studi tentang prinsip-prinsip validitas 

inferensi dan argumen. Objek kajian logika meliputi: 
 

a. Struktur Argumen: Analisis bentuk-bentuk argumen 

yang valid versus argumen yang tidak valid. 
 

b. Sistem Logika: Pengembangan dan penerapan 

berbagai sistem logika (misalnya, logika proposisional, 

logika predikat) untuk memodelkan argumen yang 

valid. 
 

4. Etika 
 

Etika adalah cabang filsafat yang berkaitan dengan 

pertimbangan moral tentang benar dan salah. Objek kajian 

etika termasuk: 
 

a. Teori Moral: Mempelajari prinsip-prinsip dasar yang 

mengarahkan tindakan manusia, seperti 

utilitarianisme, deontologi, dan etika kebajikan. 
 

b. Etika Terapan: Menerapkan prinsip-prinsip etika 

dalam situasi praktis kehidupan sehari-hari, seperti 

dalam bisnis, kedokteran, dan lingkungan. 
 

5. Estetika 
 

Estetika adalah studi tentang keindahan, seni, dan 

rasa. Objek kajian estetika termasuk: 
 

a. Filsafat Seni: Mempertanyakan apa itu seni, apa 

peran seniman, dan bagaimana karya seni harus 

dinilai. 
 

b. Teori Keindahan: Menganalisis sifat dan persepsi 

keindahan baik dalam seni maupun dalam alam. 
 

 

 

 

 

 

 



 16 

6. Filsafat Politik 
 

Filsafat politik mengkaji pertanyaan tentang 

pemerintahan, keadilan, hukum, hak, dan kewajiban. Objek 

kajian meliputi: 
 

a. Teori Negara: Pertanyaan tentang asal mula dan 

tujuan negara serta hak-hak dan kewajiban 

warganya. 
 

b. Keadilan Sosial: Menjelajahi konsep-konsep keadilan 

dan bagaimana sumber daya harus didistribusikan di 

antara individu dan kelompok dalam masyarakat. 
 

Masing-masing cabang filsafat ini menawarkan 

pendekatan yang berbeda dan melengkapi satu sama lain 

dalam memahami kompleksitas dan kedalaman 

pengalaman manusia serta alam semesta. Objek-objek 

kajian ini membentang luas, mencakup hampir setiap aspek 

dari eksistensi dan interaksi manusia, dan berusaha untuk 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam dan 

terstruktur tentang berbagai pertanyaan fundamental. 

 

D. Ruang Lingkup Filsafat  
 

Filsafat adalah disiplin yang luas dan kompleks, 

mencakup berbagai bidang yang berkaitan dengan aspek-

aspek dasar keberadaan manusia, pemahaman dunia, dan 

tindakan-tindakan dalam kehidupan. Berikut ini adalah 

penjelasan tentang ruang lingkup filsafat yang terbagi 

dalam tiga kategori utama dan manfaat mempelajari 

filsafat: 
 

1. Filsafat Tentang Pengetahuan (Epistemologi) 
 

Epistemologi adalah cabang filsafat yang fokus pada 

sifat, asal-usul, dan batasan pengetahuan. Ruang 

lingkupnya mencakup: 
 

a. Sumber Pengetahuan: Menyelidiki dari mana 

pengetahuan berasal, termasuk persepsi indrawi, 

alasan, intuisi, dan wahyu. 



 17 

b. Kepercayaan yang Dibenarkan: Mempertanyakan apa 

yang membuat suatu kepercayaan menjadi rasional 

atau dibenarkan. 
 

c. Ketidakpastian dan Skeptisisme: Menangani masalah 

skeptisisme dan masalah tentang seberapa jauh kita 

dapat yakin akan apa yang kita klaim tahu. 
 

2. Filsafat Tentang Keseluruhan Kenyataan 

(Metafisika) 
 

Metafisika adalah cabang filsafat yang berusaha 

untuk menjelaskan hakikat dasar kenyataan dan 

keberadaan serta struktur dunia: 
 

a. Ontologi: Menyelidiki apa itu realitas dan apa entitas 

yang membangun alam semesta, termasuk konsep 

tentang eksistensi, objek, properti, ruang, dan waktu. 
 

b. Perubahan dan Kekekalan: Menelaah bagaimana 

perubahan mungkin terjadi dan apa yang tetap 

konstan di alam semesta. 
 

c. Hubungan Kausalitas: Menganalisis hubungan sebab-

akibat dan bagaimana peristiwa saling berhubungan. 
 

3. Filsafat Tentang Tindakan (Etika dan Filsafat 

Politik) 
 

Ruang lingkup filsafat tindakan mencakup etika dan 

filsafat politik, yang keduanya mempelajari prinsip-prinsip 

di balik tindakan manusia: 
 

a. Etika: Meneliti prinsip-prinsip moral yang memandu 

perilaku manusia, termasuk pertanyaan tentang apa 

yang baik, benar, dan adil. 
 

b. Filsafat Politik: Menjelajahi hubungan antara 

individu dan masyarakat serta teori tentang 

pemerintahan, keadilan sosial, hak-hak, dan 

kewajiban. 

 

 



 18 

E. Manfaat Mempelajari Filsafat 
 

Mempelajari filsafat memberikan berbagai manfaat 

yang meluas tidak hanya dalam konteks akademis tetapi 

juga dalam kehidupan sehari-hari: 
 

1. Peningkatan Kemampuan Berpikir Kritis: Filsafat 

melatih Anda untuk berpikir dengan kritis, analitis, 

dan logis, memperkuat kemampuan untuk 

menganalisis argumen, mendeteksi kesalahan logika, 

dan membuat keputusan yang lebih terinformasi. 
 

2. Mengembangkan Pemahaman yang Lebih Dalam: 

Filsafat membantu memperluas pemahaman tentang 

isu-isu besar yang berkaitan dengan kehidupan, 

moral, dan alam semesta, memfasilitasi refleksi yang 

lebih mendalam tentang pertanyaan eksistensial. 
 

3. Peningkatan Keterampilan Komunikasi: Dengan 

mempelajari cara memformulasi dan 

mempertahankan argumen, Anda dapat 

meningkatkan keterampilan komunikasi verbal dan 

tulisan. 
 

4. Mempersiapkan untuk Kepemimpinan: Filsafat 

mempersiapkan individu untuk berbagai peran 

kepemimpinan dengan meningkatkan kemampuan 

untuk mengatasi kompleksitas, mengelola perspektif 

beragam, dan menerapkan prinsip-prinsip etis dalam 

pengambilan keputusan. 
 

5. Pengayaan Kehidupan Pribadi: Secara pribadi, filsafat 

menawarkan cara untuk mencari makna dan 

kejelasan dalam isu-isu pribadi dan eksistensial, 

membantu individu dalam mencari pemahaman diri 

dan kedamaian. 
 

Mempelajari filsafat, oleh karena itu, tidak hanya 

memperkaya intelektual tetapi juga memberikan alat-alat 

praktis untuk menghadapi tantangan kehidupan sehari-

hari, memungkinkan individu untuk menjalani kehidupan 

yang lebih bermakna dan terarah. 



 19 

1. Pengembangan Kritis dan Rasional 
 

Mempelajari filsafat membantu mengembangkan 

pemikiran kritis, memperbaiki kemampuan berargumen, 

dan meningkatkan kejelasan intelektual. Mempelajari 

filsafat tidak hanya berfungsi untuk memperkaya 

pemahaman kita tentang berbagai topik besar yang telah 

dibahas sepanjang sejarah manusia tetapi juga memainkan 

peran penting dalam mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis dan rasional. Berikut ini adalah analisis mendetail 

tentang bagaimana filsafat membantu dalam 

mengembangkan pemikiran kritis, memperbaiki 

kemampuan berargumen, dan meningkatkan kejelasan 

intelektual. 
 

2. Pengembangan Pemikiran Kritis 
 

a) Meningkatkan Keterampilan Analitis 
 

Filsafat mengajarkan bagaimana menganalisis 

konsep-konsep kompleks dan argumen yang sering 

melibatkan distingsi halus dan nuansa penting. Praktik ini 

meningkatkan kemampuan analitis, yang esensial dalam 

pemecahan masalah dan pengambilan keputusan di 

berbagai bidang profesional dan pribadi. 
 

b) Mendorong Skeptisisme Konstruktif 
 

Mempelajari filsafat melatih individu untuk selalu 

mempertanyakan asumsi-asumsi yang dianggap umum, 

sebuah proses yang mendukung pengembangan skeptisisme 

konstruktif. Ini membantu dalam mengidentifikasi dan 

menantang klaim yang mungkin tidak didasarkan pada 

alasan atau bukti yang kuat. 
 

c) Memperbaiki Kemampuan Berargumen 
 

Salah satu keterampilan utama yang diperoleh dari 

studi filsafat adalah kemampuan untuk strukturisasi 

argumen yang logis dan koheren. Ini mencakup pengenalan 

premis, penggunaan inferensi yang valid, dan penguatan 

kesimpulan, semua dilakukan dengan ketelitian logis. 



 20 

Filsafat sangat mendorong debat dan dialog sebagai 

alat untuk memperluas pemikiran dan meningkatkan 

argumen. Keterampilan ini sangat berharga di banyak 

konteks profesional, di mana diskusi dan pertukaran ide 

secara efektif adalah kunci. 
 

d) Meningkatkan Kejelasan Intelektual 
 

Filsafat sering kali melibatkan dekonstruksi dan 

klarifikasi konsep yang mungkin ambigu atau kompleks. 

Melalui analisis filosofis, individu belajar bagaimana 

mendefinisikan istilah dengan jelas dan 

mengkomunikasikan ide dengan efektivitas yang lebih 

tinggi. 

Studi filsafat juga membantu dalam mempertajam 

pemahaman tentang teori-teori dan ide-ide dari disiplin 

lain, mengingat banyak cabang filsafat seperti logika dan 

etika yang berinteraksi erat dengan ilmu-ilmu lain seperti 

hukum, politik, dan ekonomi. 

Melalui pengasahan logika, peningkatan 

keterampilan analitis, dan pengembangan pemahaman 

konseptual yang mendalam, filsafat secara substansial 

berkontribusi terhadap pengembangan intelektual individu. 

Kemampuan untuk berpikir secara kritis dan berargumen 

secara rasional adalah aset yang tidak hanya terbatas pada 

akademisi atau peneliti, tetapi juga sangat berguna dalam 

kehidupan sehari-hari, membantu individu dalam membuat 

keputusan yang lebih informed dan berbasis bukti. 
 

Filsafat, dengan semua cabang dan interaksi 

disiplinernya, membuka pikiran kita terhadap pertanyaan-

pertanyaan yang lebih besar dan mengajarkan cara-cara 

baru untuk mendekati masalah, baik itu dalam diskursus 

akademis maupun dalam dilema kehidupan nyata. 

Keterampilan yang dikembangkan melalui pendidikan 

filosofis—terutama dalam berpikir kritis dan berargumen—

menempatkan individu pada posisi yang lebih baik untuk 

menghadapi tantangan dunia yang kompleks dan sering 

kali ambigu. 



 21 

Penjelasan di atas mendetail menguraikan bagaimana 

filsafat membantu dalam mengembangkan pemikiran kritis 

dan rasional melalui berbagai teknik analisis, debat, dan 

klarifikasi konsep, menunjukkan relevansi keahlian ini di 

berbagai aspek kehidupan dan lintas disiplin akademis. 

 

F. Dasar Moral dan Etikal dalam Filsafat 
 

Filsafat tidak hanya mempengaruhi cara kita berpikir 

tetapi juga cara kita bertindak, khususnya dalam konteks 

moral dan etika. Studi filsafat membantu membangun 

fondasi yang kuat untuk pemahaman etis dan moral, yang 

sangat penting dalam membimbing individu dalam 

membuat keputusan yang bijaksana dan bertanggung 

jawab. Berikut ini adalah eksplorasi lebih mendalam 

tentang bagaimana filsafat menanamkan dasar moral dan 

etikal. 
 

1. Pembentukan Norma Moral dan Etika 
 

Filsafat memperkenalkan berbagai teori etis, seperti 

utilitarianisme, deontologi, dan etika kebajikan, yang 

masing-masing memberikan kerangka kerja untuk 

mengukur benar dan salah. Pemahaman teori-teori ini 

memungkinkan individu untuk menilai situasi dengan 

berbagai lensa etis dan membuat pilihan yang lebih 

informasi. 
 

2. Pemahaman dan Penerapan Prinsip Etis 
 

Studi tentang etika juga melibatkan pemahaman 

mendalam tentang prinsip-prinsip seperti keadilan, 

kebaikan bersama, dan hak asasi manusia. Filsafat tidak 

hanya mendiskusikan prinsip-prinsip ini secara teoritis 

tetapi juga mempertimbangkan aplikasi mereka dalam 

situasi kehidupan nyata, sehingga membantu individu 

menerapkan nilai-nilai ini dalam pengambilan keputusan 

sehari-hari. 
 

 

 

 

 



 22 

3. Mengembangkan Pemikiran Etis Kritis 
 

Filsafat mengajarkan cara mengkritik dan 

mengevaluasi keputusan dan tindakan tidak hanya 

berdasarkan hasil yang dihasilkan tetapi juga berdasarkan 

motivasi dan metode yang digunakan. Ini mendorong 

individu untuk mempertimbangkan tidak hanya apa yang 

dicapai tetapi bagaimana hal itu dicapai, mengarah pada 

tindakan yang lebih etis dan moral. 

Filsafat sangat mendorong debat dan dialog tentang 

isu-isu etis, yang merupakan praktek penting dalam 

mengembangkan pemahaman etis yang matang. Diskusi 

terbuka tentang dilema etis mempromosikan pemahaman 

yang lebih dalam tentang masalah kompleks dan 

menghasilkan solusi yang lebih inklusif dan adil. 
 

4. Mempromosikan Tanggung Jawab Sosial dan 

Personal 
 

Melalui kajian etika, filsafat juga berperan dalam 

pembentukan karakter seseorang. Ini mengajarkan 

pentingnya integritas, kejujuran, dan keadilan, yang tidak 

hanya relevan dalam skala pribadi tetapi juga dalam 

konteks profesional dan sosial. 

Dengan landasan moral dan etikal yang kuat, individu 

dapat membuat keputusan yang memperhatikan baik 

kesejahteraan pribadi maupun kesejahteraan orang lain. 

Ini sangat penting dalam situasi yang membutuhkan 

pertimbangan etis kompleks seperti dalam bisnis, hukum, 

dan politik. 

Dengan demikian, filsafat tidak hanya berkontribusi 

pada pertumbuhan intelektual tetapi juga pada 

pengembangan moral dan etikal individu. Keterampilan 

yang diperoleh melalui studi filsafat—seperti analisis kritis, 

pemahaman teori etis, dan kemampuan untuk berdialog 

tentang isu-isu moral—adalah esensial dalam membantu 

individu membuat keputusan yang bijaksana dan 

bertanggung jawab. Ini menunjukkan bahwa filsafat 

memiliki peran penting dalam membentuk masyarakat 

yang lebih etis dan adil, dengan mempersenjatai individu 



 23 

dengan alat-alat yang mereka butuhkan untuk bertindak 

dengan integritas dan pertimbangan etis yang kuat. 

 

G. Pemahaman Lebih Dalam tentang Berbagai Disiplin 

Ilmu 
 

Filsafat sebagai "ibu dari semua ilmu" tidak hanya 

membantu dalam memahami konsep-konsep dan teori-teori 

fundamental dari berbagai disiplin tetapi juga 

meningkatkan apresiasi terhadap kompleksitas dan 

keindahan dari berbagai bidang pengetahuan. Berikut ini 

adalah analisis bagaimana filsafat memperdalam 

pemahaman kita terhadap disiplin ilmu lain dan isu-isu 

kompleks dalam kehidupan manusia. 
 

1. Interkoneksi dengan Disiplin Lain 
 

a. Integrasi dengan Sains 
 

Filsafat sains, misalnya, membantu ilmuwan dan 

peneliti memahami dasar-dasar metodologi penelitian, 

pengujian hipotesis, dan implikasi etis dari eksperimen 

mereka. Ini mencakup pertimbangan tentang apa yang bisa 

dan tidak bisa diketahui, serta batasan metode ilmiah. 
 

b. Keterkaitan dengan Matematika 
 

Dalam matematika, filsafat berperan dalam 

membahas dasar-dasar logika dan teori set, serta 

mempertanyakan konsep-konsep seperti infinitesimal dan 

keabadian. Ini mendorong matematikawan untuk 

merenungkan bukan hanya "bagaimana" menghitung, 

tetapi "mengapa" proses tertentu bekerja. 
 

c. Pengaruh terhadap Ilmu Sosial 
 

Filsafat juga sangat relevan dalam disiplin ilmu sosial 

seperti psikologi, sosiologi, dan antropologi, dimana ia 

membantu dalam menganalisis dan menginterpretasi teori-

teori dan data. Filsafat etika dan politik, misalnya, sangat 

penting dalam memahami isu-isu mengenai hak asasi 

manusia, keadilan sosial, dan pemerintahan. 



 24 

2. Mempromosikan Pemikiran Kritis dan Kompleks 
 

Filsafat mengajarkan cara berpikir yang tidak hanya 

kritis tetapi juga abstrak dan kompleks. Ini 

mengembangkan kemampuan untuk mempertanyakan 

asumsi, mengevaluasi argumen dari berbagai sisi, dan 

menghasilkan kesimpulan yang logis dan terinformasi. 

Kemampuan untuk memecahkan masalah kompleks 

melalui pendekatan filosofis sangat berharga, terutama 

dalam situasi yang membutuhkan pemikiran lateral dan 

solusi kreatif. Ini relevan dalam semua bidang, dari 

pengembangan teknologi hingga pembuatan kebijakan. 
 

3. Mengasah Kepekaan Moral dan Etis 
 

Dalam praktek profesional seperti kedokteran, 

hukum, dan bisnis, filsafat memainkan peran kunci dalam 

menanamkan etika kerja yang solid. Filsafat membantu 

profesional untuk membuat keputusan yang tidak hanya 

efisien tetapi juga moral dan etis. 

Studi filsafat menuntut pertimbangan mendalam 

tentang nilai-nilai moral dan prinsip-prinsip etika, yang 

merupakan dasar bagi banyak debat dan dilema dalam ilmu 

sosial dan humaniora. Ini membantu individu dalam 

mengasah pandangan mereka mengenai apa yang membuat 

tindakan atau keputusan menjadi "baik" atau "benar". 
 

Pemahaman filsafat memberikan wawasan yang tidak 

hanya luas tetapi juga mendalam tentang berbagai disiplin 

ilmu. Ini tidak hanya memperkaya kapasitas intelektual 

individu tetapi juga meningkatkan kepekaan mereka 

terhadap isu-isu kompleks dalam kehidupan manusia. 

Melalui pemikiran yang kritis dan reflektif, filsafat 

mendorong kejelasan, kreativitas, dan integritas dalam 

penelitian dan praktek profesional. Memelajari filsafat, oleh 

karena itu, tidak hanya memperluas cakupan pengetahuan 

kita tetapi juga mengasah kepekaan etis yang membantu 

kita menjadi warga dunia yang lebih bijaksana dan 

bertanggung jawab. 

  



 25 

 

 

 

BAB II 

HUBUNGAN ANTARA ILMU 

PENGETAHUAN DAN AGAMA 

 

A. Pengantar 
 

1. Konteks dan Pentingnya Topik: Hubungan Antara 

Ilmu Pengetahuan dan Agama 
 

Hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama 

adalah salah satu dialog paling kompleks dan multifaset 

dalam diskursus intelektual modern. Kedua domain ini, 

meskipun sering kali dilihat berseberangan, sebenarnya 

berbagi sejarah yang panjang dan kompleks serta memiliki 

banyak titik temu. Diskusi ini tidak hanya penting untuk 

pemahaman yang lebih luas tentang cara manusia 

memahami dunia, tetapi juga untuk mengidentifikasi cara 

di mana kedua domain tersebut dapat saling melengkapi 

daripada kontradiktif. 

Hubungan antara ilmu pengetahuan, filsafat, dan 

agama adalah topik yang telah lama diperdebatkan dan 

dijelajahi dalam berbagai disiplin. Masing-masing memiliki 

pendekatan, metode, dan tujuan yang berbeda dalam 

memahami alam semesta dan eksistensi manusia. Mari kita 

jelajahi hubungan ini melalui pertanyaan-pertanyaan 

berikut: 
 

a. Hubungan Antara Ilmu Pengetahuan dan Agama 
 

Hubungan antara ilmu pengetahuan dan agama 

sering kali ditandai oleh baik komplementaritas maupun 

konflik: 
 

1) Komplementaritas: Banyak yang melihat ilmu 

pengetahuan dan agama sebagai cara yang berbeda 



 26 

untuk menjelajahi pertanyaan tentang alam 

semesta dan eksistensi manusia. Ilmu pengetahuan 

fokus pada pengamatan dan eksperimen untuk 

menjelaskan bagaimana alam semesta berfungsi, 

sedangkan agama menawarkan konteks spiritual 

dan moral tentang mengapa alam semesta dan 

kehidupan ada. Misalnya, fisikawan seperti John 

Polkinghorne, yang juga seorang pendeta, 

berpendapat bahwa sains dan agama sama-sama 

penting untuk pemahaman penuh tentang realitas. 
 

2) Konflik: Hubungan ini bisa menjadi tegang ketika 

klaim sains dan agama tampak bertentangan 

secara langsung. Misalnya, teori evolusi sering kali 

dilihat bertentangan dengan narasi penciptaan 

agama tertentu. Dalam kasus ini, pertentangan 

sering muncul karena perbedaan dalam menerima 

otoritas ilmiah atau naskah suci. 
 

b. Perbedaan antara Filsafat dan Agama 
 

Filsafat dan agama adalah dua cara berpikir yang 

sangat berbeda tentang pertanyaan-pertanyaan besar: 
 

1) Metode: Filsafat cenderung menggunakan alasan 

kritis dan dialog sebagai alat utamanya. 

Pendekatan ini bersifat spekulatif, analitis, dan 

sering kali mempertanyakan asumsi yang ada. 

Agama, di sisi lain, sering kali bergantung pada 

wahyu ilahi, tradisi, dan otoritas doktrinal sebagai 

sumber kebenaran utamanya. 
 

2) Kebenaran dan Keyakinan: Filsafat mencari 

kebenaran melalui pertanyaan dan pemikiran 

kritis, sementara agama sering kali memerlukan 

iman dan keyakinan dalam dogma atau doktrin 

yang tidak mudah dipertanyakan melalui metode 

rasional. 
 

3) Tujuan: Tujuan filsafat adalah pemahaman dan 

pengetahuan. Filsafat sering mengeksplorasi etika 



 27 

dan metafisika secara teoretis. Agama, sebaliknya, 

tidak hanya mencari pemahaman tetapi juga 

penyucian, keselamatan, atau pemenuhan 

spiritual. 
 

c. Kedudukan Filsafat Sebagai Induk Ilmu Pengetahuan 
 

Filsafat dianggap sebagai "induk ilmu pengetahuan" 

karena beberapa alasan: 
 

1) Sejarah: Dalam sejarah, filsafat adalah lapangan 

intelektual umum yang melahirkan ilmu-ilmu lain 

seperti fisika, astronomi, dan psikologi, yang 

semula merupakan bagian dari filsafat sebelum 

berkembang menjadi disiplin tersendiri. 
 

2) Dasar Epistemologis: Filsafat memberikan 

landasan epistemologis dan metodologis untuk 

disiplin ilmu lainnya. Misalnya, filsafat sains 

mengeksplorasi dasar-dasar metode ilmiah, 

validitas empiris, dan pertanyaan tentang apa yang 

bisa diketahui. 
 

3) Pemikiran Kritis: Sebagai disiplin yang 

mempromosikan pemikiran kritis dan skeptisisme 

metodis, filsafat terus mempengaruhi cara ilmu 

pengetahuan dipraktikkan dan diinterpretasikan, 

sering kali mempengaruhi paradigma ilmiah dan 

teori yang mendasari praktik ilmiah. 
 

Secara keseluruhan, ilmu pengetahuan, filsafat, dan 

agama masing-masing menawarkan perspektif unik yang 

bisa saling melengkapi atau berkonflik, tergantung pada 

konteks dan cara pendekatannya. Pemahaman terhadap 

setiap disiplin ini membantu kita memperluas cara kita 

melihat dunia, memahami realitas, dan bertindak di 

dalamnya. 
 

2. Konteks Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Agama 
 

Secara historis, ilmu pengetahuan dan agama telah 

memiliki hubungan yang simbiotik serta konfliktual. Dari 



 28 

masa Galileo hingga debat evolusi Darwinian, interaksi 

antara keduanya telah mengubah pemahaman kita tentang 

alam semesta dan keberadaan manusia. 
 

Perbedaan Fundamental 
 

a. Ilmu Pengetahuan: Berfokus pada penyelidikan alam 

semesta melalui metode empiris dan eksperimental. Ilmu 

pengetahuan mengandalkan bukti, eksperimen, dan 

logika untuk menguji dan menjelaskan fenomena alam. 
 

b. Agama: Menawarkan kerangka kerja untuk kepercayaan 

spiritual dan moralitas yang sering kali didasarkan pada 

teks-teks suci dan doktrin-doktrin yang transenden. 

Agama berusaha memberikan jawaban atas pertanyaan 

mengenai makna, tujuan, dan asal-usul manusia. 
 

Memahami hubungan antara ilmu pengetahuan dan 

agama adalah kunci untuk mendialogkan dan potensial 

rekonsiliasi antara keduanya. Diskusi ini membantu 

mengurangi konflik ideologis dan mempromosikan 

koeksistensi yang harmonis antara komunitas ilmiah dan 

agamis. 

Topik ini penting dalam membantu individu dan 

masyarakat membangun wawasan interdisipliner yang 

mengintegrasikan pengetahuan empiris dengan nilai-nilai 

moral dan etikal. Hal ini mendukung pengembangan 

kebijakan publik, pendidikan, dan praktik komunitas yang 

mempertimbangkan baik perspektif ilmiah maupun 

spiritual. 

Diskusi tentang ilmu pengetahuan dan agama juga 

memiliki implikasi sosial dan kultural yang signifikan, 

mempengaruhi bagaimana hukum dibuat dan bagaimana 

masyarakat menginterpretasikan hak dan kewajiban moral 

dalam konteks yang semakin global dan multikultural. 

Memfasilitasi pemahaman yang lebih baik tentang 

ilmu pengetahuan dan agama dapat meningkatkan literasi 

sains dan religius di masyarakat, membantu individu 

membuat keputusan informasi tentang kesehatan, 

keberlanjutan, dan etika. 



 29 

Memahami dan menjelajahi hubungan antara ilmu 

pengetahuan dan agama tidak hanya mengungkap seberapa 

jauh kita telah datang dalam kedua bidang ini tetapi juga 

menyoroti area potensial untuk pertumbuhan, dialog, dan 

integrasi di masa depan. Baik sebagai konsep yang saling 

berlawanan maupun sebagai entitas yang saling 

melengkapi, ilmu pengetahuan dan agama bersama-sama 

membentuk pilar-pilar fundamental dalam pencarian 

manusia untuk pengetahuan dan makna. Diskusi ini tidak 

hanya relevan bagi akademisi dan pemikir tetapi bagi siapa 

saja yang berkecimpung dalam mempertimbangkan aspek-

aspek besar dari kehidupan manusia dan alam semesta. 

Analisis di atas menyediakan konteks mendalam dan 

pentingnya pemahaman interaksi antara ilmu pengetahuan 

dan agama, menunjukkan bagaimana kedua domain 

tersebut secara historis dan kontemporer saling 

berinteraksi serta implikasi dari hubungan mereka bagi 

masyarakat dan kebijakan publik. 
 

3. Relevansi untuk Mahasiswa: Pemahaman Ilmu 

Pengetahuan dan Agama 
 

Pemahaman mendalam tentang ilmu pengetahuan 

dan agama sangat relevan bagi mahasiswa, tidak hanya 

sebagai bagian dari pendidikan mereka tetapi juga dalam 

pengembangan pribadi dan sosial mereka. Mempelajari 

kedua domain ini sebagai entitas yang berbeda namun 

sering kali saling terkait memberikan berbagai manfaat, 

mulai dari pengembangan toleransi hingga pemahaman 

yang lebih luas tentang peran mereka dalam masyarakat 

modern. 
 

a. Pemahaman Terintegrasi 
 

1) Memperluas Wawasan 

Mahasiswa yang mempelajari ilmu pengetahuan 

dan agama dapat mengembangkan perspektif yang 

lebih holistik. Mereka belajar untuk menghargai 

metodologi ilmiah yang ketat serta nilai-nilai dan 

kepercayaan spiritual yang mendalam, yang 



 30 

keduanya memainkan peran vital dalam masyarakat 

humanis dan ilmiah. 
 

2) Keterampilan Berpikir Kritis 

Diskusi antara ilmu pengetahuan dan agama 

membantu mahasiswa mengasah keterampilan 

berpikir kritis mereka. Mereka belajar untuk 

mengevaluasi argumen, mengidentifikasi bias, dan 

mempertimbangkan perspektif yang berbeda, yang 

merupakan keterampilan penting di hampir semua 

bidang studi dan aspek kehidupan. 
 

3) Toleransi dan Empati 

Memahami ilmu pengetahuan dan agama juga 

mengembangkan toleransi dan empati. Mahasiswa 

belajar tentang kepercayaan yang berbeda dan cara 

pandang dunia yang berbeda, yang mengajarkan 

mereka untuk menghargai dan berinteraksi secara 

positif dengan orang-orang yang memiliki latar 

belakang yang beragam. 
 

b. Aplikasi Praktis 
 

1) Pengambilan Keputusan yang Informatif 

Dalam kehidupan pribadi dan profesional, 

mahasiswa akan menghadapi situasi yang 

memerlukan pengambilan keputusan etis. 

Pemahaman yang kuat tentang prinsip-prinsip ilmiah 

dan moral/etika agama dapat membantu mereka 

membuat keputusan yang lebih informatif dan 

bertanggung jawab. 
 

2) Menghadapi Isu-Isu Kontemporer 

Baik dalam konteks perubahan iklim, etika 

bioteknologi, atau debat hak asasi manusia, 

pemahaman tentang ilmu pengetahuan dan agama 

memberikan mahasiswa alat untuk menghadapi isu-

isu kontemporer dengan pendekatan yang berimbang 

dan etis. 
 

 

 



 31 

3) Dialog Antarbudaya dan Antariman 

Di dunia global yang semakin terhubung, 

mahasiswa sering menemukan diri mereka 

berinteraksi dengan orang-orang dari berbagai budaya 

dan agama. Memahami dasar-dasar dan kompleksitas 

ilmu pengetahuan dan agama mempersiapkan mereka 

untuk dialog antarbudaya dan antariman yang efektif. 
 

Relevansi ilmu pengetahuan dan agama bagi 

mahasiswa tidak dapat diremehkan. Dengan memahami 

kedua domain ini, mahasiswa tidak hanya dilengkapi 

dengan pengetahuan yang luas dan mendalam tetapi juga 

dengan empati dan toleransi yang diperlukan untuk 

beroperasi di masyarakat modern yang pluralistik. 

Mempelajari ilmu pengetahuan dan agama memungkinkan 

mahasiswa untuk lebih memahami dan menghargai 

keragaman intelektual dan spiritual yang mereka hadapi di 

dunia, menyiapkan mereka untuk kontribusi sosial yang 

bertanggung jawab dan diinformasikan. 

Pemaparan di atas menunjukkan pentingnya 

pemahaman ilmu pengetahuan dan agama bagi mahasiswa, 

mengidentifikasi bagaimana kedua domain tersebut dapat 

memperkaya pendidikan mereka secara intelektual dan 

sosial, serta mempersiapkan mereka untuk tantangan dan 

peluang di masa depan. 

 

B. Perbedaan antara Filsafat dan Agama 
 

1. Pengertian dan Fokus Utama: Filsafat dan Agama 
 

Dalam diskusi tentang interaksi antara ilmu 

pengetahuan dan agama, penting untuk mendefinisikan 

dan memahami fokus utama dari filsafat dan agama sebagai 

disiplin yang berbeda tetapi sering kali saling terkait. 

Kedua domain ini memiliki pendekatan, tujuan, dan metode 

yang berbeda dalam memahami dunia dan keberadaan 

manusia. 
 

 

 

 

 



 32 

a. Filsafat 
 

Filsafat adalah studi yang berusaha memahami 

realitas, eksistensi, pengetahuan, nilai, alasan, pikiran, dan 

bahasa. Ini adalah usaha intelektual yang mendalam dan 

serius yang mencoba menjawab pertanyaan besar tentang 

apa itu dunia, apa makna kehidupan, dan bagaimana kita 

harus bertindak. 
 

Fokus Utama: 

1) Realitas dan Eksistensi: Filsafat mempertanyakan 

hakikat dari keberadaan itu sendiri, meliputi 

pertanyaan metafisika tentang apa yang 'ada' dan 

sifat dari 'ada'. 
 

2) Pengetahuan: Melalui epistemologi, filsafat 

mengeksplorasi asal-usul, struktur, metode, dan 

kebenaran pengetahuan. Ini termasuk pertanyaan 

tentang bagaimana kita tahu apa yang kita tahu dan 

apa batasan dari pengetahuan. 
 

3) Nilai: Etika adalah cabang filsafat yang mengkaji 

nilai-nilai moral dan prinsip-prinsip yang memandu 

tindakan manusia, berusaha menentukan apa yang 

benar dan salah. 
 

4) Logis dan Analitis: Filsafat bergantung pada 

penggunaan logika dan analisis untuk membangun 

argumen, mengkritik ide-ide, dan memecahkan 

masalah konseptual. 
 

5) Bahasa: Filsafat juga mencakup studi tentang bahasa 

dan bagaimana itu membentuk pemahaman kita 

tentang dunia. 
 

b. Agama 
 

Agama berkaitan dengan struktur kepercayaan dan 

sistem spiritual yang berfokus pada iman kepada kekuatan 

atau kekuatan supernatural yang lebih tinggi. Agama 

sering kali diorganisasikan melalui teks suci, tradisi oral, 



 33 

dan praktek ibadah yang dikodifikasi yang mengatur aspek 

kehidupan spiritual dan moral dari pengikutnya. 
 

Fokus Utama: 

1) Iman Supernatural: Agama biasanya mengandalkan 

kepercayaan kepada entitas atau realitas yang tidak 

dapat diakses atau dijelaskan sepenuhnya melalui 

metode rasional atau empiris. 
 

2) Teks Suci dan Tradisi Oral: Agama sering kali 

mempunyai dasar pada teks-teks suci yang dianggap 

sebagai kata atau inspirasi dari kekuatan divine, 

bersama dengan tradisi oral yang telah diwariskan 

selama generasi. 
 

3) Pedoman Moral dan Eksistensial: Agama 

menyediakan pedoman tentang bagaimana hidup dan 

bertindak dalam berbagai aspek kehidupan, 

menawarkan jawaban atas pertanyaan tentang 

makna, tujuan, dan cara hidup yang benar. 
 

4) Praktik Ibadah: Ini termasuk ritus, rituel, dan 

upacara yang bertujuan untuk menyembah, memuji, 

atau meminta bantuan dari kekuatan supernatural. 
 

5) Komunitas dan Sosial: Agama juga memainkan peran 

komunal dan sosial, menciptakan rasa persatuan di 

antara pengikutnya dan sering kali mengatur norma-

norma sosial. 
 

Memahami filsafat dan agama dalam konteks yang 

jelas dan terdefinisi membantu kita melihat bagaimana 

kedua disiplin ini dapat bertentangan, saling melengkapi, 

atau bahkan mengintegrasikan satu sama lain dalam 

beberapa kasus. Filsafat, dengan fokusnya pada argumen 

rasional dan analisis logis, dan agama, dengan akarnya 

dalam iman dan doktrin spiritual, keduanya memainkan 

peran penting dalam membentuk wawasan kemanusiaan 

tentang dunia. Pembahasan ini tidak hanya relevan bagi 

mahasiswa atau akademisi tetapi juga bagi siapa saja yang 



 34 

tertarik dalam menjelajahi berbagai perspektif tentang 

kehidupan dan eksistensi. 

Pemaparan ini memberikan gambaran yang jelas dan 

mendalam tentang filsafat dan agama, menekankan 

pentingnya kedua disiplin ini dalam memahami dan 

menjawab pertanyaan-pertanyaan besar dalam kehidupan 

serta mengidentifikasi cara-cara mereka berinteraksi dan 

berdampak terhadap masyarakat secara luas. 
 

2. Aspek Metodologis: Filsafat dan Agama 
 

Memahami metodologi yang digunakan dalam filsafat 

dan agama adalah penting untuk menghargai bagaimana 

kedua disiplin ini mengeksplorasi dan menjelaskan konsep-

konsep tentang dunia dan eksistensi manusia. Kedua area 

ini menggunakan pendekatan yang sangat berbeda yang 

mencerminkan tujuan dan struktur mereka yang unik. 
 

a. Filsafat: Metode Rasional dan Analitis 
 

Deduktif: Filsafat sering menggunakan logika 

deduktif untuk mencapai kesimpulan yang pasti 

berdasarkan premis yang diketahui. Misalnya, melalui 

silogisme, di mana dua pernyataan atau premis 

menghasilkan kesimpulan logis. 

Induktif: Pendekatan induktif dalam filsafat 

melibatkan membuat generalisasi berdasarkan observasi 

atau contoh khusus. Ini tidak selalu menghasilkan 

kesimpulan yang pasti tetapi dapat menyediakan 

probabilitas yang kuat yang mendukung suatu argumen. 

Filsafat mempromosikan pertanyaan dan 

penyelidikan yang kritis. Ini mengajak penganutnya untuk 

mempertanyakan asumsi-asumsi dan logika yang 

mendasari kepercayaan dan teori. Metode analitis 

digunakan untuk memecah konsep dan argumen ke dalam 

komponen-komponen dasarnya untuk pemeriksaan yang 

lebih teliti. 

Filsafat mendorong dialog terbuka dan debat sebagai 

sarana untuk menguji ide-ide, mengembangkan teori, dan 

menantang pandangan yang ada. Diskusi ini adalah inti 



 35 

dari metode filosofis dan esensial untuk kemajuan 

pemikiran filosofis. 
 

b. Agama: Metode Berbasis Iman 
 

Agama seringkali berlandaskan pada wahyu divine 

yang dianggap sebagai sumber utama kebenaran dan 

kepercayaan. Wahyu ini biasanya diterima melalui teks suci 

dan dianggap sebagai kebenaran mutlak yang tidak 

memerlukan bukti empiris. 

Iman adalah komponen kunci dalam agama, di mana 

pengikutnya percaya pada kebenaran agama dengan sedikit 

atau tanpa pertanyaan kritis terhadap dogma yang ada. 

Dogma merupakan seperangkat prinsip atau doktrin 

yang dianggap otoritatif dan tidak bisa dipertanyakan. 

Dogma ini menyediakan fondasi untuk moral dan hukum 

dalam banyak agama. 

Metode agama sering kali tidak mencakup 

penyelidikan yang mendalam atau kritis dari dogma yang 

diterima, karena ini dianggap sebagai ekspresi dari 

kehendak divine. 

Agama juga mencakup berbagai ritus dan upacara 

yang memiliki makna simbolik dan spiritual yang 

mendalam. Ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai 

praktik ibadah tetapi juga sebagai cara untuk memperkuat 

kepercayaan dan komunitas agama. 

Metode yang digunakan dalam filsafat dan agama 

mencerminkan perbedaan fundamental dalam cara kedua 

disiplin ini mendekati pertanyaan tentang kehidupan, 

eksistensi, dan univers. Filsafat mengandalkan logika, 

debat, dan analisis kritis, mempromosikan pemahaman 

melalui pertanyaan dan penyelidikan rasional. Sebaliknya, 

agama berfokus pada iman, wahyu, dan dogma, dengan 

sedikit penyelidikan kritis terhadap doktrin yang diterima, 

mengandalkan tradisi dan otoritas spiritual sebagai 

panduan utama. Pemahaman metodologi ini penting untuk 

mahasiswa dan siapapun yang ingin menghargai baik 

kedalaman maupun kompleksitas dari interaksi antara 

filsafat dan agama. 



 36 

Eksplorasi di atas mendetailkan metode yang 

digunakan oleh filsafat dan agama dalam mengeksplorasi 

dan menjelaskan fenomena, menyoroti bagaimana 

pendekatan mereka kepada kebenaran dan pengetahuan 

sangat berbeda, serta menggarisbawahi pentingnya metode 

ini dalam praktik dan pemahaman kedua disiplin tersebut. 

 

C. Kedudukan Filsafat sebagai Induk Ilmu Pengetahuan 
 

1. Filsafat sebagai Basis dari Ilmu Pengetahuan 
 

Filsafat sering disebut sebagai "ibu dari semua ilmu" 

karena perannya yang fundamental dalam meletakkan 

dasar-dasar epistemologis dan metodologis bagi banyak 

disiplin ilmu lainnya. Sebagai fondasi dari penelitian ilmiah 

dan penyelidikan akademis, filsafat tidak hanya 

mempengaruhi cara kita memformulasikan pertanyaan 

tetapi juga bagaimana kita menjawabnya dengan cara yang 

kritis dan sistematis. 
 

a. Peran Epistemologis Filsafat 
 

1) Menetapkan Kriteria Pengetahuan 
 

a) Filsafat epistemologi mempertanyakan "Apa itu 

pengetahuan?" dan "Bagaimana kita 

mengetahui apa yang kita tahu?". Jawaban atas 

pertanyaan ini sangat penting karena 

menetapkan kriteria untuk apa yang dianggap 

sebagai 'pengetahuan yang benar' di disiplin 

ilmu lain. 
 

b) Epistemologi memberikan alat bagi ilmuwan 

dan akademisi untuk membedakan antara 

kepercayaan yang benar dan salah dan untuk 

membangun metode verifikasi dan validasi yang 

kuat. 
 

2) Fundasi Metodologi Ilmiah 
 

a) Filsafat memberikan landasan bagi metode 

ilmiah, yang melibatkan pengamatan, hipotesis, 



 37 

eksperimen, dan penyimpulan. Filsafat 

mempertanyakan logika di balik metodologi ini: 

mengapa dan bagaimana metode tertentu dapat 

menghasilkan pengetahuan. 
 

b) Melalui filsafat logika dan filsafat sains, dasar-

dasar berpikir kritis dan analitis ditegakkan, 

mempengaruhi bagaimana hipotesis dibentuk 

dan diuji. 
 

b. Peran Metodologis Filsafat 
 

1) Pengembangan Logika 
 

a) Logika adalah cabang filsafat yang penting 

untuk semua ilmu pengetahuan. Filsafat 

mempromosikan penggunaan alasan deduktif 

dan induktif yang ketat yang merupakan inti 

dari penyelidikan ilmiah. 
 

b) Tanpa fondasi logika yang kuat, argumen ilmiah 

bisa menjadi tidak terstruktur dan salah arah. 

Filsafat memastikan bahwa struktur argumen 

ilmiah tetap logis dan konsisten. 
 

2) Kritisisme dan Skeptisisme 
 

a) Filsafat mengajarkan pentingnya skeptisisme 

dan kritisisme; yaitu, tidak menerima 'fakta' 

secara mentah-mentah tanpa pertanyaan. 

Pendekatan ini sangat penting dalam ilmu 

pengetahuan, di mana setiap klaim harus 

dapat diuji dan diselidiki. 
 

b) Filsafat mendorong ilmuwan untuk selalu 

menanyakan dan memverifikasi, sebuah 

pendekatan yang mencegah dogmatisme dan 

membantu ilmu pengetahuan berkembang 

melalui penyelidikan yang berkelanjutan. 
 

 

 

 

 

 

 



 38 

c. Integrasi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan 
 

1) Menginformasikan Isu Etis 
 

a) Filsafat juga berperan dalam menginformasikan 

isu-isu etis dalam sains. Misalnya, dalam debat 

tentang manipulasi genetik atau eksperimen 

pada manusia, filsafat etika memberikan 

wawasan tentang apa yang bisa dan tidak bisa 

diterima secara moral. 
 

b) Filsafat membantu menetapkan batasan etis 

dari apa yang diizinkan dalam penelitian ilmiah, 

melindungi baik subjek penelitian maupun 

integritas ilmiah. 
 

2) Refleksi Ontologis 

Ontologi, studi tentang 'apa yang ada,' adalah 

area filsafat yang menanyakan tentang realitas 

alam semesta. Pemahaman ini penting ketika ilmu 

pengetahuan mengeksplorasi konsep seperti 

materi, energi, dan esensi keberadaan. 
 

Dalam setiap aspek, dari pembenaran teori hingga 

aplikasi praktisnya, filsafat membantu menetapkan aturan 

main bagi ilmu pengetahuan. Dengan menanyakan 

pertanyaan-pertanyaan dasar tentang realitas, 

pengetahuan, dan nilai, filsafat tidak hanya memperdalam 

pemahaman kita tentang ilmu pengetahuan tetapi juga 

memastikan bahwa pendekatan kita terhadap penyelidikan 

ilmiah adalah kritis, logis, dan etis. Oleh karena itu, filsafat 

dan ilmu pengetahuan, meskipun berbeda dalam fokus dan 

metodologi, adalah mitra yang saling melengkapi dalam 

pencarian kita untuk pemahaman yang lebih besar dan 

lebih mendalam tentang alam semesta. 

Analisis di atas menyoroti peran penting filsafat 

dalam membentuk dan mendukung ilmu pengetahuan, 

menunjukkan bagaimana filsafat secara historis dan 

metodologis memberikan landasan bagi disiplin ilmu lain 

untuk berkembang dan menawarkan perspektif kritis 

dalam penyelidikan akademis. 



 39 

2. Interaksi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan dan 

Agama 
 

Filsafat berperan sebagai jembatan antara ilmu 

pengetahuan dan agama, dua domain yang sering kali 

dilihat sebagai berlawanan tetapi memiliki banyak titik 

temu ketika dilihat melalui lensa filosofis. Filsafat tidak 

hanya memperdalam pemahaman kita terhadap kedua 

bidang ini tetapi juga memfasilitasi dialog yang lebih 

produktif antara keduanya. 
 

a. Interaksi Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan 
 

1) Mengkritik dan Membentuk Asumsi Dasar 
 

a) Pengujian Asumsi: Filsafat sangat penting 

dalam ilmu pengetahuan karena menantang dan 

menguji asumsi-asumsi yang sering tidak 

dipertanyakan dalam metodologi penelitian. 

Misalnya, filsafat bertanya apakah alam 

semesta adalah deterministik atau probabilistik, 

yang dapat secara fundamental mengubah 

pendekatan dalam fisika dan ilmu lainnya. 
 

b) Pembentukan Teori: Melalui logika dan 

epistemologi, filsafat membantu ilmuwan dalam 

mengartikulasikan teori-teori dengan cara yang 

logis dan kohesif, memastikan bahwa teori-teori 

tersebut memiliki dasar argumentasi yang kuat 

dan konsisten. 
 

2) Memfasilitasi Paradigma Ilmiah 

Filsafat memainkan peran kunci dalam 

pengembangan dan transisi paradigma ilmiah. 

Thomas Kuhn, misalnya, dalam karyanya yang 

berpengaruh, "The Structure of Scientific 
Revolutions", menggunakan konsep-konsep filosofis 

untuk menjelaskan bagaimana perubahan 

paradigma ilmiah terjadi, menunjukkan pengaruh 

mendalam filsafat dalam dinamika perubahan 

ilmiah. 
 



 40 

b. Interaksi Filsafat dengan Agama 
 

1) Merumuskan dan Mendefinisikan Doktrin 
 

a) Sistematika Doktrin: Filsafat menyediakan alat 

bagi pemimpin agama dan teolog untuk 

merumuskan doktrin-doktrin agama dengan 

cara yang sistematis dan logis. Filsafat teologi, 

misalnya, menggunakan argumen filosofis untuk 

menjelaskan dan mempertahankan doktrin 

seperti keberadaan Tuhan, problem kejahatan, 

dan alam kebebasan manusia. 
 

b) Dialog Teologis: Dengan menggunakan alat-alat 

logika dan kritik filosofis, agama dapat 

menjelaskan dan mendebat doktrin-doktrinnya 

dalam forum yang lebih luas, melibatkan 

pemikir dari berbagai latar belakang untuk 

dialog yang lebih inklusif dan mendalam. 
 

c. Meningkatkan Pemahaman dan Toleransi 
 

1) Integrasi Pengetahuan dan Kepercayaan: Filsafat 

membantu dalam menyatukan ilmu pengetahuan 

dan agama dengan mengatasi konflik antara 

kepercayaan berbasis iman dan fakta empiris. 

Filsafat menawarkan sebuah kerangka kerja di 

mana ilmu pengetahuan dan agama dapat dilihat 

sebagai sumber pengetahuan yang saling 

melengkapi daripada saling eksklusif. 
 

2) Etika dan Moralitas: Selain itu, filsafat etika 

mengintegrasikan norma-norma moral yang 

diungkapkan dalam agama dengan teori-teori etis 

yang dibangun melalui rasionalitas filosofis, 

memperkuat peran agama dalam mengarahkan 

perilaku moral dalam konteks yang lebih luas dan 

pluralistik. 
 

Interaksi filsafat dengan ilmu pengetahuan dan 

agama menunjukkan kemampuannya untuk menyediakan 

landasan epistemologis dan metodologis yang kuat yang 



 41 

mendukung dan memperdalam penyelidikan di kedua 

domain. Dalam konteks ilmu pengetahuan, filsafat 

mempertajam kritisisme dan menuntun formulasi teori 

yang logis, sementara dalam agama, filsafat meningkatkan 

sistematisasi dan definisi doktrin. Melalui dialog antara 

kedua bidang ini, filsafat memperkaya diskursus 

intelektual, mempromosikan pemahaman yang lebih besar, 

dan mendorong koeksistensi yang lebih harmonis antara 

sains dan spiritualitas. 

Modul ini diharapkan tidak hanya memperkaya 

pengetahuan teoritis mahasiswa tentang filsafat, ilmu 

pengetahuan, dan agama, tetapi juga mengasah 

kemampuan mereka untuk berpikir kritis dan bersikap 

toleran terhadap pandangan yang beragam. Mahasiswa 

akan dihadapkan pada tugas-tugas yang memerlukan 

analisis mendalam dan kritis, serta pengembangan 

argumen yang logis dan sistematis, mendukung mereka 

dalam pembentukan sebagai akademisi yang beretika dan 

berpengetahuan luas. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42 

 

 

BAB III 

PERKEMBANGAN DAN 

TOKOH FILSAFAT YUNANI 
 

A. Pengantar 
 

Filsafat Yunani kuno merupakan dasar dari banyak 

pemikiran Barat modern dan memainkan peran krusial 

dalam pengembangan logika, metafisika, etika, dan 

epistemologi. Para filsuf dari periode ini menjelajahi 

berbagai pertanyaan tentang keberadaan, alam semesta, 

dan tempat manusia di dalamnya yang masih relevan 

hingga hari ini.  

Filsafat Yunani kuno tidak hanya membentuk nadi 

pemikiran Barat modern tetapi juga meletakkan fondasi 

bagi disiplin-disiplin seperti logika, metafisika, etika, dan 

epistemologi. Para filsuf Yunani dari periode ini mendalami 

pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang keberadaan, 

struktur alam semesta, dan peran serta tempat manusia di 

dalamnya, yang pertanyaannya tetap relevan dan 

dipertimbangkan hingga hari ini. 

 

B. Pengaruh Filsafat Yunani Kuno 
 

1. Fondasi Logika dan Metafisika 
 

a. Logika 

Aristoteles, salah satu tokoh terkemuka dari 

masa Yunani kuno, dianggap sebagai "Bapak Logika". 

Ia merancang syllogism, sebuah bentuk argumen yang 

masih digunakan hingga saat ini untuk deduksi logis. 

Karya-karyanya mengenai logika, khususnya 



 43 

"Organon", telah menginformasikan hampir seluruh 

diskusi logika subsekuen. 

b. Metafisika 

Filsafat Yunani secara intensif menggali 

pertanyaan tentang apa itu realitas (ontologi). 

Penjelajahan Aristoteles dan Plato tentang bentuk, 

substansi, dan eksistensi berada di jantung studi 

metafisika dan masih mempengaruhi pemikiran 

filosofis kontemporer. 
 

2. Pengembangan Etika dan Epistemologi 
 

a. Etika 

Pemikiran tentang moralitas dan kebajikan 

dikembangkan secara luas oleh Plato dan lebih 

sistematis lagi oleh Aristoteles dalam "Nicomachean 

Ethics", di mana ia membahas tujuan kehidupan 

manusia (eudaimonia) dan kebajikan sebagai jalan 

untuk mencapai kebahagiaan yang sejati. 
 

b. Epistemologi 

Pertanyaan tentang pengetahuan dan 

kepercayaan dipertanyakan secara kritis oleh filsuf 

seperti Plato, yang melalui alegori gua, 

mengeksplorasi tema tentang pengetahuan yang 

sesungguhnya versus persepsi. Socrates, melalui 

metode ironi socratic, juga mendalam 

mempertanyakan asumsi-asumsi yang tidak dikritisi 

tentang kebijaksanaan dan kebenaran. 

 

C. Tokoh Filosof Yunani 
 

Filsafat Yunani kuno mencakup beberapa pemikiran 

paling awal yang mengatur dasar bagi tradisi Barat, 

meliputi bidang metafisika, epistemologi, nilai, dan logika. 

Di bawah ini adalah gambaran tentang beberapa tokoh 

filsafat Yunani yang paling berpengaruh dan kontribusi 

mereka. 
 

 

 

 



 44 

1. Thales of Miletus 
 

Thales (c. 624 – c. 546 SM) dari Miletus dianggap 

sebagai salah satu dari tujuh bijaksana Yunani dan sering 

kali diakui sebagai filsuf pertama dalam tradisi Barat. Ia 

adalah pendiri Sekolah Milete, di mana ia mengajar dan 

meneliti. Thales adalah tokoh penting dari Miletus, yang 

terletak di Asia Kecil modern (sekarang bagian dari Turki). 

Dia dianggap sebagai salah satu dari Tujuh Bijaksana 

Yunani dan sering kali diakui sebagai filsuf pertama dalam 

tradisi Barat. 

Thales dari Miletus, lahir di kota Miletus, sebuah kota 

Yunani kuno di pesisir Asia Minor. Selain sebagai filsuf, 

Thales juga terkenal sebagai matematikawan, astronom, 

dan negarawan. Ia dikenal memiliki pengaruh besar dalam 

berbagai bidang pengetahuan tanpa bergantung pada 

mitologi Yunani, yang pada waktu itu sering dijadikan dasar 

untuk menjelaskan fenomena alam. 
 

a. Pemikiran-Pemikiran Thales: 
 

1) Monisme: Thales terkenal dengan pandangan 

monistiknya bahwa dasar utama (arché) dari 

semua benda adalah air. Ia berpendapat bahwa air 

adalah substansi asal mula dari segala sesuatu di 

alam semesta. Pandangan ini menandai pergeseran 

dari penjelasan mitologis ke pemikiran yang lebih 

naturalistik dan rasional tentang alam. 
 

2) Matematika dan Geometri: Thales juga dikenal 

atas kontribusinya dalam matematika, terutama 

geometri. Ia dikreditkan dengan berbagai teorema, 

seperti teorema bahwa lingkaran dibagi menjadi 

dua bagian yang sama oleh diameternya dan bahwa 

sudut dasar dalam segitiga sama kaki adalah sama. 

Thales membuktikan beberapa proposisi geometris 

pertama yang kita ketahui tanpa menggunakan 

aritmatika. 
 

3) Thales dikenal karena teorem-teoremnya yang 

berhubungan dengan geometri. Salah satu yang 



 45 

paling terkenal adalah Teorema Thales, yang 

menyatakan bahwa jika A, B, dan C adalah titik-

titik pada lingkaran di mana garis AC adalah 

diameter lingkaran, maka sudut ABC adalah sudut 

siku-siku. Kontribusinya pada geometri tidak 

hanya berhenti pada teorema tersebut, ia juga 

mengkaji berbagai aspek mengenai proporsi dan 

relasi dalam bentuk-bentuk geometris. 
 

4) Astronomi: Dalam astronomi, Thales dikenal telah 

memprediksi gerhana matahari yang terjadi pada 

tahun 585 SM, sebuah peristiwa yang menurut 

beberapa sumber berhasil menghentikan 

pertempuran antara Lydians dan Medes. Ia juga 

mengenalkan penentuan musim menggunakan 

posisi bintang-bintang, dan menentukan bahwa 

tahun terdiri dari 365 hari. 
 

b. Pengaruh Karya Thales: 
 

1) Filsafat: Sebagai salah satu filsuf pertama yang 

mencoba menjelaskan alam semesta dalam istilah 

yang tidak supernatural, Thales menetapkan dasar 

bagi tradisi filosofis yang mencari penjelasan alami 

dan rasional. Ia membuka jalan bagi filsuf-filsuf 

Ionian lainnya seperti Anaximander dan 

Anaximenes. 
 

2) Pendidikan dan Metode Ilmiah: Thales dikenang 

sebagai salah satu tokoh pertama yang 

memperkenalkan metode deduktif dan ilmiah 

dalam pemikiran. Pendidikan dalam ilmu alam, 

yang berawal dari studinya, membantu membentuk 

cara berpikir ilmiah yang berpusat pada 

pengamatan dan pemikiran rasional. Thales 

dianggap sebagai salah satu filsuf pertama yang 

mencoba menjelaskan fenomena alam tanpa 

merujuk pada kekuatan supernatural atau 

mitologi, sehingga mengarahkan fondasi untuk 

metode ilmiah. Melalui pendekatannya, ia 



 46 

memperkenalkan prinsip-prinsip dasar ilmiah dan 

rasional dalam memahami alam semesta. 
 

3) Warisan Intelektual: Pengaruh Thales terus 

dirasakan dalam pengajaran geometri dan filosofi 

alam. Sebagai bagian dari legenda sejarah ilmu 

pengetahuan, ia membantu menegaskan ide bahwa 

pemahaman manusia dapat ditingkatkan melalui 

observasi dan analisis, bukan hanya melalui 

penerimaan dogma atau tradisi. 
 

c. Kontribusi Filsafat 
 

Thales terkenal dengan pandangan monistiknya yang 

menyatakan bahwa air adalah prinsip dasar atau arché dari 

semua materi. Pandangan ini merupakan salah satu upaya 

pertama untuk menyediakan penjelasan yang universal dan 

rasional untuk keberagaman alam tanpa merujuk pada 

mitologi. Dia berpendapat bahwa dunia pada dasarnya 

homogen dan perubahan hanya terjadi dalam bentuk tetapi 

tidak dalam substansi dasar. 

Kontribusi Thales dalam filsafat dan matematika 

memberikan landasan penting bagi pemikir selanjutnya 

dalam tradisi filsafat Barat, khususnya bagi filsuf-filsuf 

seperti Anaximander dan Anaximenes yang juga berasal 

dari sekolah Milete. Pandangan dan metodenya telah 

menginspirasi banyak generasi berikutnya dalam bidang 

filsafat, matematika, dan ilmu pengetahuan, menandai 

awal dari pemikiran ilmiah dan filosofis di Eropa. 

Thales of Miletus, melalui pencapaian dan metodologi 

inovatifnya, tidak hanya membentuk dasar dari filsafat 

naturalisme tetapi juga membantu membentuk fondasi bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan dan logika yang 

sistematis. Sikap skeptisnya terhadap mitologi dan 

kepercayaan supernatural menyediakan kerangka kerja 

untuk pemikiran ilmiah yang lebih luas dan mendalam, 

yang masih relevan hingga era modern. 

Thales terkenal karena pandangan monistiknya 

bahwa air adalah prinsip dasar (arché) dari semua materi. 

Dia juga salah satu yang pertama mencoba menjelaskan 



 47 

fenomena alam tanpa merujuk pada mitologi, mengarahkan 

pada metode ilmiah. Thales juga dikenal dalam 

matematika, terutama geometri, dimana dia memiliki 

beberapa teorema yang dinamai menurut namanya. 

Dengan demikian, Thales tidak hanya mempengaruhi 

filsafat dan ilmu pengetahuan tetapi juga menetapkan 

sebuah standar tentang bagaimana pengetahuan dan 

realitas harus ditanyakan dan dijelaskan, yang menjadi 

landasan bagi perkembangan pemikiran Barat berikutnya. 
 

2. Anaximander 
 

Anaximander (c. 610 – c. 546 SM), murid Thales, juga 

dari Miletus, lebih lanjut mengembangkan gagasan yang 

diperkenalkan oleh gurunya. Anaximander, sering kali dieja 

sebagai Anaximanderos dalam transliterasi, adalah seorang 

filsuf pra-Sokratik yang lahir di Miletus, sama seperti 

Thales, dan diketahui sebagai murid atau rekan 

sejawatnya. Ia merupakan salah satu tokoh paling awal 

dalam sejarah filsafat Barat yang karyanya mempunyai 

dampak signifikan pada perkembangan pemikiran ilmiah 

dan filosofis. 

Anaximander, seorang murid Thales, berasal dari kota 

Miletus di Asia Kecil, yang sekarang adalah bagian dari 

Turki modern. Ia merupakan salah satu filsuf pra-Sokratik 

yang paling terkenal dan mengembangkan beberapa konsep 

penting yang diperkenalkan oleh gurunya. Dia dianggap 

sebagai filsuf kedua dalam tradisi Miletian dan membuat 

beberapa kemajuan signifikan dalam bidang filsafat, 

astronomi, dan geografi. 
 

Kontribusi Filsafat: 
 

Prinsip Dasar - Apeiron 
 

a. Doktrin 'Apeiron': Anaximander terkenal dengan 

teorinya yang mengusulkan bahwa 'apeiron' (yang 

tidak terbatas atau tak terdefinisi) adalah asal mula 

dari semua hal. Dia berpendapat bahwa apeiron 

adalah substansi abadi dan tidak terbatas yang 



 48 

mengelilingi dan menembus dunia, dan dari mana 

semua hal berasal dan akhirnya kembali. 
 

b. Berbeda dengan Thales yang berpendapat bahwa air 

adalah substansi dasar dari segala sesuatu, 

Anaximander mengemukakan konsep "Apeiron" 

sebagai asal mula segala hal. Apeiron berarti "tak 

terbatas" atau "tidak terdefinisi" dalam bahasa 

Yunani. Menurut Anaximander, Apeiron merupakan 

zat dasar abadi dan tidak terbatas yang semua benda 

berasal darinya dan ke mana semuanya akan kembali. 

Apeiron tidak hanya melahirkan alam semesta, tetapi 

juga mengatur dan mengendalikan semua hal, 

menyediakan keseimbangan kosmik antara berbagai 

elemen alam. 
 

c. Konsep Kosmik: Apeiron dianggap sebagai elemen 

kosmik pertama yang tidak hanya menghasilkan 

semua konstituen dunia tetapi juga mengatur 

fenomena-fenomena alam melalui perubahan yang 

ditentukan oleh kebutuhan alam, bukan oleh dewa 

atau kekuatan supernatural. 
 

Teori Evolusi dan Astronomi 
 

a. Evolusi Biologi: Anaximander adalah salah satu 

pemikir pertama yang memperkenalkan ide tentang 

evolusi dalam biologi. Ia mengemukakan bahwa 

makhluk hidup, termasuk manusia, mungkin telah 

berkembang dari spesies lain—khususnya spesies 

laut. 
 

b. Salah satu ide paling berani dari Anaximander adalah 

dalam bidang biologi, di mana ia menyarankan bahwa 

manusia dan makhluk hidup lainnya mungkin telah 

berkembang dari spesies lain. Anaximander 

berpendapat bahwa makhluk hidup berasal dari 

kelembaban, dan manusia mungkin telah berkembang 

dari ikan atau makhluk laut lainnya, sebuah ide yang 

secara kasar mencerminkan teori evolusi yang akan 

datang ribuan tahun kemudian. 



 49 

 

c. Astronomi: Anaximander juga memiliki teori 

astronomi sendiri, yang mencakup ide-ide tentang 

struktur kosmik yang terorganisir. Ia percaya bahwa 

Bumi mengambang bebas di ruang tanpa jatuh dan 

bahwa langit adalah sebuah kerucut yang menutupi 

bumi. 
 

d. Anaximander memiliki kontribusi signifikan dalam 

kosmologi. Ia memperkenalkan gagasan bahwa Bumi 

menggantung bebas di ruang tanpa dukungan apa 

pun, sebuah pandangan yang revolusioner pada masa 

itu. Ia juga mengembangkan salah satu peta Bumi 

pertama dan menawarkan penjelasan tentang 

fenomena langit seperti matahari terbit dan terbenam. 

Anaximander berpendapat bahwa benda-benda langit 

mengelilingi Bumi dan dapat menjelaskan gerhana 

serta perubahan musim berdasarkan prinsip-prinsip 

ini. 
 

Dampak Jangka Panjang 
 

a. Pengaruh pada Filsafat dan Ilmu Pengetahuan: Teori 

Anaximander tentang apeiron serta pandangan-

pandangannya tentang evolusi dan astronomi 

memberikan kontribusi penting pada pemahaman 

kosmologi dan biologi. Ini menandai salah satu usaha 

paling awal untuk menjelaskan asal mula dan 

struktur alam semesta melalui prinsip-prinsip 

naturalistik dan rasional. 
 

b. Legacy dalam Pemikiran Barat: Gagasan-gagasannya 

telah mempengaruhi banyak filsuf lain dan terus 

menjadi topik diskusi dalam filosofi dan ilmu 

pengetahuan modern. 
 

Pengaruh Karya Anaximander 
 

a. Pemikiran Filosofis dan Ilmiah 
 

Konsep Apeiron Anaximander membuka jalan bagi 

pemikiran filosofis lebih lanjut mengenai asal usul alam 



 50 

semesta dan sifat dasar kenyataan, yang mempengaruhi 

filsuf-filsuf seperti Anaximenes dan lebih lanjut ke dalam 

pemikiran Plato dan Aristoteles. 
 

b. Metodologi Ilmiah 
 

Dengan menyajikan teori-teori yang dapat diuji dan 

diamati, Anaximander membantu meletakkan dasar bagi 

metode ilmiah, meskipun dalam bentuk yang sangat awal. 
 

c. Warisan Intelektual 
 

Gagasan tentang evolusi dan konsep Apeiron terus 

menginspirasi dan memicu perdebatan dalam berbagai 

disiplin ilmu pengetahuan dan filsafat, menyoroti 

keberanian intelektual para pemikir awal dalam 

menantang pandangan yang mapan. 

Anaximander of Miletus, dengan kontribusinya yang 

signifikan dalam konsep apeiron, evolusi biologi, dan teori 

astronomi, memperluas batas-batas pengetahuan manusia 

melampaui tradisi mitologis yang dominan pada zamannya. 

Gagasannya yang inovatif tentang asal mula dan operasi 

alam semesta memperkenalkan pemikiran yang lebih 

sistematis dan logis ke dalam diskursus filosofis, mengarah 

pada pengembangan ilmu pengetahuan alam sebagai 

medan pengetahuan yang terpisah dari teologi dan mitologi. 

Anaximander tidak hanya memperdalam filosofi alam 

tetapi juga meletakkan dasar bagi filsafat materialistis 

yang lebih luas dan pemahaman ilmiah tentang dunia. 
 

3. Anaximenes 
 

Anaximenes (c. 585 – c. 528 SM), yang juga dari 

Miletus dan murid Anaximander, adalah tokoh ketiga dan 

terakhir dari filsuf Miletus awal. Anaximenes, seperti 

Thales dan Anaximander sebelumnya, berasal dari Miletus, 

sebuah kota penting di Ionia (sekarang bagian dari Turki 

modern). Ia hidup antara tahun 585 dan 528 SM dan dikenal 

sebagai murid terakhir dari trio besar filsuf Miletus. Sedikit 

yang diketahui tentang kehidupan pribadi Anaximenes, 

namun ia dikenal karena melanjutkan tradisi filosofis yang 



 51 

dimulai oleh pendahulunya di Miletus, dan 

mengembangkan pemikirannya dalam konteks yang sama, 

mencoba menjelaskan alam semesta dengan prinsip-prinsip 

alami. 

Serupa dengan pendahulunya, Anaximenes 

menggunakan pendekatan naturalistik untuk menjelaskan 

fenomena alam, menolak penjelasan mitologis dan 

supernatural. 
 

Kontribusi Filsafat: 
 

a. Prinsip Dasar - Udara: 
 

Udara sebagai Arché: Anaximenes memperkenalkan 

konsep bahwa udara (atau "pneuma") adalah prinsip dasar 

dari semua materi. Ini merupakan langkah signifikan dari 

konsep apeiron yang lebih abstrak milik Anaximander. 

Perubahan melalui Kondensasi dan Pengenceran: Dia 

berpendapat bahwa perubahan dalam bentuk materi 

disebabkan oleh proses kondensasi (mengentalkan) dan 

pengenceran (menipiskan) udara. Misalnya, api terbentuk 

dari udara yang sangat diencerkan, sementara bumi dari 

udara yang sangat dikondensasi. 
 

b. Air sebagai Prinsip Dasar: 
 

Sementara Thales menganggap air sebagai substansi 

dasar segalanya dan Anaximander memilih Apeiron, 

Anaximenes memilih udara (atau "aer") sebagai prinsip 

dasar yang mendasari alam semesta. Ia berpendapat bahwa 

perubahan dalam kualitas udara (melalui proses 

pengembunan dan penguraian) menjelaskan semua 

fenomena alam lainnya. Udara, menurut Anaximenes, bisa 

menjadi lebih padat atau lebih jarang, berubah menjadi 

elemen lain seperti api, air, atau bumi tergantung pada 

kondensasi dan perluasannya. 
 

c. Proses Kondensasi dan Perebahan: 
 

Anaximenes menggunakan prinsip kondensasi dan 

perebahan untuk menjelaskan bagaimana perubahan fisik 

terjadi. Misalnya, ketika udara mengembun, ia berubah 



 52 

menjadi air, dan lebih lanjut, jika terus mengembun, 

menjadi bumi atau batu. Sebaliknya, ketika udara menjadi 

lebih jarang, ia berubah menjadi api. Proses ini 

menyediakan mekanisme alami untuk perubahan material. 
 

d. Kosmologi: 
 

Anaximenes juga mengembangkan teori kosmologis 

yang menyatakan bahwa bumi adalah datar dan 

mengambang di atas udara, dan bahwa bintang-bintang 

tidak melekat pada langit tetapi merupakan api yang 

terkandung dalam bongkahan udara yang lebih tipis. 
 

Pandangan Filsafat: 
 

Monisme Materialistis: Seperti Thales yang 

berpandangan bahwa air adalah substansi dasar, 

Anaximenes dengan udara menunjukkan langkah awal 

menuju pemahaman yang lebih kompleks dan sistematis 

tentang perubahan materi, prefigurasi teori atomisme yang 

akan lebih dikembangkan oleh Democritus dan Leucippus. 

Naturalisme: Melanjutkan tradisi Miletus, 

Anaximenes mendorong pemahaman alam semesta melalui 

prinsip-prinsip natural dan fisik tanpa mengandalkan 

konsep supernatural atau mitologis. 
 

Tokoh Filsuf yang Mempengaruhi Anaximenes: 
 

1) Anaximander: Sebagai pendahulunya dan mungkin 

gurunya, Anaximander memiliki pengaruh yang 

signifikan atas pemikiran Anaximenes. Meskipun 

Anaximenes menolak konsep Apeiron Anaximander, ia 

mempertahankan ide bahwa ada suatu substansi 

dasar yang mendasari perubahan dunia. Pengaruh 

Anaximander terlihat dalam cara Anaximenes 

mengadaptasi pemikiran ini ke dalam konsep udara 

sebagai prinsip dasar yang lebih terdefinisi dan dapat 

dijelaskan. 
 

2) Thales: Meskipun secara langsung lebih dipengaruhi 

oleh Anaximander, Anaximenes juga terinspirasi oleh 

Thales dalam pendekatannya untuk menemukan satu 



 53 

prinsip dasar yang dapat menjelaskan fenomena alam. 

Gagasan Thales tentang pentingnya substansi alami 

(air) sebagai asal mula segalanya memungkinkan 

Anaximenes untuk mengembangkan teorinya sendiri 

dengan memilih elemen yang berbeda (udara). 
 

Pemikiran Anaximenes dalam menjelaskan dunia 

dalam istilah yang lebih sederhana dan naturalistik 

menunjukkan langkah awal menuju pendekatan yang lebih 

ilmiah terhadap filsafat alam, menekankan cara pandang 

yang berkesinambungan dengan keteraturan alam tanpa 

intervensi supernatural 
 

Signifikansi Sejarah 
 

Influence on Later Philosophers: Teori Anaximenes 

tentang udara sebagai substansi dasar dan proses natural 

kondensasi dan pengenceran memberikan kerangka kerja 

bagi filsuf berikutnya untuk menjelaskan kompleksitas 

lebih lanjut dalam perubahan fisik dan kimia dalam alam. 

Development of Scientific Thought: Pandangannya 

menunjukkan salah satu usaha filosofis paling awal untuk 

menjelaskan perubahan fisik melalui proses yang dapat 

diamati dan dirasionalisasi, mengarah pada pengembangan 

pemikiran ilmiah di kalangan filsuf Ionian dan kemudian di 

seluruh dunia Yunani. 

Anaximenes of Miletus, melalui kontribusinya yang 

mengidentifikasi udara sebagai prinsip dasar dari semua 

materi dan menjelaskan perubahan materi melalui proses 

kondensasi dan pengenceran, memainkan peran penting 

dalam evolusi pemikiran filsafat alam. Dia tidak hanya 

memperluas pemahaman tentang dunia fisik yang 

diperkenalkan oleh Thales dan Anaximander tetapi juga 

meletakkan dasar bagi teori yang lebih kompleks yang akan 

membentuk fondasi bagi ilmu pengetahuan alam modern.  
 

4. Pythagoras 
 

Pythagoras adalah seorang filsuf dan matematikawan 

yang mendirikan sekolah yang juga berfungsi sebagai 

komunitas religius di Kroton, Italia. Pythagoras adalah 



 54 

filsuf dan matematikawan Yunani kuno yang lahir di 

Samos, Yunani, dan kemudian pindah ke Kroton, di Italia 

selatan. Ia mendirikan sebuah sekolah yang berfungsi tidak 

hanya sebagai tempat pembelajaran tetapi juga sebagai 

komunitas religius yang ketat, yang anggotanya mengikuti 

aturan-aturan yang ditetapkan oleh Pythagoras dan 

berkomitmen pada gaya hidup yang disiplin dan asetis. 

Dia dianggap sebagai salah satu pemikir paling 

misterius dan influensial dalam sejarah, terutama karena 

kebijaksanaan matematis dan filosofisnya yang melintasi 

berbagai disiplin ilmu. Pythagoras juga mengembangkan 

doktrin metempsychosis, atau reinkarnasi, yang 

menyatakan bahwa jiwa itu abadi dan berpindah dari satu 

tubuh ke tubuh lain setelah kematian. Ia mengajarkan 

bahwa kehidupan yang penuh dengan kebajikan dan 

harmoni dengan prinsip-prinsip kosmik akan membawa 

jiwa mendekati keilahian dan kebahagiaan sejati. 
 

Kontribusi Filsafat: 
 

a. Teorema Pythagoras: 
 

Pythagoras paling terkenal dengan teorem yang 

dinamakan menurut namanya, meskipun ada bukti bahwa 

teorem ini mungkin sudah diketahui oleh matematikawan 

Babilonia sebelumnya. Teorema Pythagoras menyatakan 

bahwa dalam segitiga siku-siku, kuadrat panjang sisi 

miring (hipotenusa) sama dengan jumlah kuadrat panjang 

dua sisi lainnya. Ini adalah prinsip fundamental dalam 

geometri dan telah digunakan secara luas dalam berbagai 

bidang ilmu pengetahuan dan teknik. 
 

b. Filsafat Numerik: 
 

Pythagoras terkenal dengan filosofi numeriknya yang 

menganggap bilangan sebagai prinsip dasar dan esensial 

dari realitas. Menurutnya, semua hubungan dalam alam 

semesta dapat dijelaskan melalui proporsi numerik, dan 

semua fenomena alam adalah ekspresi dari bilangan. 

Konsep ini mencakup gagasan bahwa keharmonisan musik, 



 55 

proporsi dalam seni dan arsitektur, hingga gerakan planet 

dan benda langit, semua diatur oleh prinsip matematika. 

Angka Sebagai Prinsip Realitas: Pythagoras dan 

pengikutnya percaya bahwa angka bukan hanya alat untuk 

mengukur dan menghitung tetapi juga prinsip dasar dari 

realitas. Mereka menganggap bahwa semua entitas dalam 

alam semesta dapat dipahami sebagai manifestasi dari 

angka, dan harmoni alam semesta dapat dijelaskan melalui 

proporsi numerik. 
 

c. Doktrin Metempsychosis (Reinkarnasi): 
 

Imortalitas Jiwa: Pythagoras memperkenalkan ide 

tentang imortalitas jiwa dan konsep transmigrasi, di mana 

jiwa tidak mati melainkan berpindah dari satu tubuh ke 

tubuh lain setelah kematian fisik. Ini membawa dimensi 

spiritual yang mendalam pada ajarannya. 

Purifikasi dan Etika: Ia menekankan pentingnya 

purifikasi spiritual melalui etika, disiplin, dan hidup 

sederhana, yang semua ini bertujuan untuk 

menyempurnakan jiwa dan mempersiapkannya untuk 

perjalanan setelah kematian. 

Persaudaraan; Pythagorean sangat menekankan 

kesatuan, persahabatan, dan integritas moral. Pythagoras 

percaya bahwa aturan-aturan tertentu dalam makanan, 

perilaku, dan bahkan pemikiran dapat membantu 

seseorang mencapai keharmonisan dengan alam semesta. 

Sekolahnya mengadopsi gaya hidup yang ketat, termasuk 

pantang memakan daging dan praktek-praktek ritual yang 

merefleksikan kepercayaan ini. 
 

Signifikansi Sejarah: 
 

Pengaruh pada Filsafat dan Sains: Konsep Pythagoras 

tentang angka sebagai esensi realitas mempengaruhi 

banyak area pengetahuan, termasuk musik, matematika, 

astronomi, dan filsafat. Pengaruhnya merentang jauh 

melampaui masanya, membentuk dasar bagi banyak teori 

Plato dan pemikiran Aristoteles tentang metafisika. 



 56 

Spiritualitas dan Misticisme: Ajarannya tentang jiwa 

dan transmigrasi juga memiliki dampak besar pada 

pengembangan ide-ide spiritual dan mistis, tidak hanya 

dalam filosofi Barat tetapi juga dalam tradisi esoteris yang 

berbeda. 

Pengaruh Pythagoras: Pemikiran Pythagoras telah 

memiliki dampak yang luas tidak hanya dalam matematika 

dan ilmu pengetahuan, tetapi juga dalam perkembangan 

pemikiran filsafat Barat. Sekolah Pythagorean 

menginspirasi banyak filsuf Plato dan sekolah-sekolah 

filsafat lainnya di Yunani kuno. Teori-teori Pythagoras 

tentang kosmologi, etika, dan filosofi matematika terus 

mempengaruhi pemikiran filsafat dan ilmiah selama 

berabad-abad. 

Pythagoras of Samos, melalui kontribusi 

multifasetnya yang merangkum matematika, musik, dan 

metafisika, memberikan dasar yang signifikan bagi 

pemahaman yang lebih terintegrasi tentang alam semesta. 

Teorema dan doktrinnya, yang menggabungkan disiplin 

ilmu pengetahuan dengan penyelidikan filosofis dan 

spiritual, tidak hanya mengubah cara manusia memahami 

dunia fisik tetapi juga menginspirasi dialog filosofis tentang 

etika, metafisika, dan psikologi jiwa. Karya-karyanya terus 

dihargai sebagai komponen penting dalam warisan 

intelektual dunia, memperlihatkan bagaimana pemikiran 

kuno dapat tetap relevan dan mencerahkan hingga era 

modern. 
 

5. Heraclitus 
 

Heraclitus (c. 535 – c. 475 SM) dari Ephesus, sering 

disebut sebagai "The Obscure" karena gaya penulisannya 

yang sengaja ambigus dan paradoks, adalah seorang filsuf 

pra-Sokratik yang berasal dari Ephesus, kota yang kini 

berada di Turki modern. Ia hidup sekitar tahun 550 SM 

hingga 480 SM, di masa yang sama dengan filsuf lain seperti 

Parmenides dan Anaximander, meskipun pemikirannya 

sering bertentangan dengan mereka. 



 57 

Heraclitus berasal dari Ephesus, kota kuno di pantai 

Ionian yang sekarang bagian dari Turki modern. Dia 

dikenal dengan julukan "The Obscure" karena gaya 

penulisannya yang penuh teka-teki, sengaja ambigus, dan 

penuh paradoks yang membuat interpretasi karyanya 

sangat menantang. Filosofi Heraclitus sering kali 

dikontraskan dengan pendekatan yang lebih sistematis dan 

kurang paradoksikal dari para filsuf lain seperti 

Parmenides. 

Informasi tentang kehidupan Heraclitus cukup 

terbatas dan sering kali bersifat anekdot. Ia dikenal karena 

menyendiri dan kritis terhadap ritual dan politik 

kontemporer. Beberapa sumber kuno menggambarkan dia 

sebagai seorang misantrop yang memilih untuk menjauh 

dari keramaian publik, lebih memilih untuk meditasi di 

pegunungan dan alam terbuka. 

Ada cerita yang menggambarkan Heraclitus sebagai 

sosok yang melankolis. Misalnya, dikatakan bahwa dia 

sering berjalan di hutan dan menangis tentang kebodohan 

manusia. Meskipun beberapa kisah ini mungkin lebih 

simbolis daripada faktual, mereka menunjukkan 

bagaimana kepribadiannya dilihat oleh orang-orang 

sezamannya dan generasi berikutnya. Salah satu aspek 

paling terkenal dari legenda tentang Heraclitus adalah 

kematian uniknya. Diceritakan bahwa dia menderita 

penyakit hidropsi dan percaya bahwa ia bisa 

menyembuhkan diri sendiri dengan mempraktikkan teknik 

yang drastis—membenamkan dirinya dalam kotoran sapi 

atau memanaskan dirinya di matahari, tergantung pada 

versi cerita yang dibaca—dalam upaya untuk 

menghilangkan kelembapan yang berlebih dari tubuhnya. 

Cerita ini, terlepas dari kebenarannya, menekankan 

pandangan eksentrik dan metode tidak konvensional yang 

sering dikaitkan dengan pemikiran dan gaya hidupnya. 

Meskipun catatan biografis Heraclitus terbatas dan 

sering kali mitis, fokus utama sejarah telah pada karya-

karyanya yang memberikan wawasan mendalam tentang 



 58 

pemikirannya yang kompleks dan berpengaruh dalam 

evolusi filsafat Barat. 
 

Kontribusi Filsafat: 
 

a. Doktrin Perubahan Konstan (Panta Rhei): 
 

"Perubahan adalah Satu-satunya Konstan": 

Heraclitus adalah filsuf yang paling terkenal dengan ide 

bahwa "perubahan adalah satu-satunya konstan" (panta 

rhei). Ini menandai pemikirannya yang inovatif bahwa 

tidak ada sesuatu yang tetap; semuanya berada dalam 

keadaan flux atau perubahan terus-menerus. 

Realitas sebagai Proses Menjadi: Ia memandang 

realitas bukan sebagai keadaan statis dari keberadaan 

tetapi sebagai proses dinamis dari menjadi. Menurut 

Heraclitus, segala sesuatu selalu berubah, dan kestabilan 

hanya merupakan ilusi. 
 

b. Metafisika Api: 
 

Api sebagai Elemen Kosmik Dasar: Heraclitus percaya 

bahwa api adalah elemen kosmik dasar, dari mana semua 

hal muncul dan kembali. Bagi dia, api simbolisasi 

transformasi dan perubahan abadi, memainkan peran 

kosmologis yang mirip dengan konsep logam dalam alkimia. 
 

c. Perang sebagai Ayah dari Semua Hal: 
 

Konflik Sebagai Gaya Pendorong: Ia juga menyatakan 

bahwa "perang adalah ayah dari semua hal," mengusulkan 

bahwa konflik dan pertentangan adalah prinsip dasar alam 

semesta yang menggerakkan perubahan dan 

perkembangan. Konsep ini mungkin merupakan refleksi 

dari pengamatan terhadap dinamika alam serta kehidupan 

sosial dan politik manusia. 
 

Signifikansi Sejarah: 
 

Dampak pada Pemikiran Selanjutnya: Teori 

Heraclitus tentang perubahan konstan dan logika konflik 

mempengaruhi banyak pemikir setelahnya, termasuk Plato 

dan Hegel, yang masing-masing mengintegrasikan aspek-



 59 

aspek pemikirannya dalam teori filosofis mereka sendiri. 

Inspirasi bagi Filsafat Modern: Konsep bahwa kenyataan 

adalah perubahan terus-menerus telah menginspirasi 

berbagai aliran filsafat modern, termasuk eksistensialisme 

dan postmodernisme yang menekankan pada 

ketidakpastian, subjektivitas, dan kompleksitas realitas. 

Tokoh-tokoh ini menetapkan landasan bagi 

pengembangan filsafat Barat melalui pencarian mereka 

untuk prinsip-prinsip dasar yang mengatur alam semesta, 

dari konsep arché oleh Thales, Anaximander, dan 

Anaximenes, ke pandangan yang lebih abstrak dan 

matematis oleh Pythagoras, hingga pandangan dinamis 

Heraclitus tentang perubahan konstan. Melalui karya 

mereka, mereka tidak hanya mempengaruhi pemikiran 

filosofis tetapi juga metode ilmiah, politik, dan matematika. 

Masing-masing memperkenalkan cara baru untuk 

memahami dunia yang menantang mitos dan superstisi 

zaman mereka dan meletakkan dasar untuk penjelajahan 

rasional dan empiris tentang realitas. 

Analisis di atas memberikan gambaran singkat 

namun mendalam tentang kontribusi utama tokoh-tokoh 

filsafat Yunani kuno, menyoroti bagaimana ide-ide mereka 

telah membentuk dan terus mempengaruhi spektrum luas 

disiplin ilmu dan pemikiran modern. 
 

6. Parmenides 
 

Parmenides dari Elea, seorang filsuf pra-Sokratik 

yang hidup sekitar tahun 515 SM, telah memberikan 

kontribusi yang sangat mendalam dan berpengaruh 

terhadap pemikiran filosofis, terutama melalui karyanya 

yang merenungkan hakikat realitas dan perubahan. 

Parmenides membedakan pendekatannya dari pendahulu 

dan kontemporernya dengan menyatakan bahwa alam 

semesta adalah satu, abadi, dan tidak berubah. 

Pemikirannya terangkum dalam puisi filosofisnya yang 

terkenal, yang biasa dikenal sebagai "Tentang Alam" atau 

"On Nature", dan di dalamnya dia mengemukakan 

argumen-argumennya dalam bentuk puisi didaktik. 



 60 

Parmenides lahir di Elea (sekarang Velia, di Italia 

selatan), dan dia adalah seorang filsuf serta pemikir 

metafisik yang karyanya masih sangat berpengaruh sampai 

hari ini. Ia adalah pendiri Sekolah Eleatik, yang sangat 

berfokus pada proposal filosofis mengenai hakikat 

keberadaan yang tetap atau tidak berubah. Parmenides 

dikenal karena doktrinnya yang menyatakan bahwa 

perubahan adalah ilusi dan bahwa realitas adalah satu, 

tidak berubah, dan abadi. Gagasannya ini merupakan 

tantangan langsung terhadap pandangan Heraclitus, yang 

mengatakan bahwa semua hal adalah proses perubahan 

yang konstan. 
 

Filsafat Parmenides 
 

a. "On Nature" dan Pemikiran Utama 
 

Dalam karyanya yang terkenal, "On Nature", 
Parmenides menguraikan pandangannya melalui sebuah 

puisi epik yang terdiri dari argumen-argumen filosofis yang 

rumit dan mendalam. Puisi ini secara historis dianggap 

sebagai salah satu teks filosofis yang paling penting dan 

berpengaruh dari periode kuno. 
 

b. Argumen tentang Realitas dan Perubahan 
 

Parmenides memulai dengan asumsi dasar bahwa 

"apa yang ada" adalah, dan "apa yang tidak ada" tidak bisa. 

Argumen ini mengarah pada kesimpulan bahwa tidak 

mungkin ada "kekosongan" atau "non-eksistensi" dalam 

realitas, sehingga perubahan itu sendiri, yang melibatkan 

sesuatu yang 'tidak ada' menjadi 'ada', adalah tidak 

mungkin dan oleh karena itu, hanya sebuah ilusi. 

Ia mengajukan bahwa realitas harus dipandang 

sebagai "blok monolitik" yang statis—tidak terbagi, tak 

bergerak, dan kekal. Menurut Parmenides, inilah "Jalan 

Kebenaran" (aletheia), yang menentang "Jalan Opini" 

(doxa), tempat orang biasa percaya dalam ilusi perubahan 

dan keberagaman. 
 

 

 



 61 

c. Realitas Tunggal dan Kekal: 
 

Menurut Parmenides, realitas sejati hanya dapat 

dipahami melalui logika dan akal bukan melalui 

pengalaman sensoris, yang sering menipu. Baginya, hanya 

ada satu realitas yang eksis, yang dia sebut "apa yang 

adalah". Realitas ini adalah kesatuan yang kohesif, 

konstan, dan tidak terbagi. 
 

d. Penolakan terhadap Perubahan: 
 

Salah satu aspek terkenal dari pemikiran Parmenides 

adalah penolakannya terhadap konsep perubahan. Dia 

berargumen bahwa perubahan adalah ilusi, sebuah konsep 

yang tidak mungkin jika seseorang menerima premis bahwa 

realitas adalah sesuatu yang tunggal dan kekal. Jika 

sesuatu berubah, berarti itu harus berubah dari "apa yang 

bukan" menjadi "apa yang adalah," yang merupakan 

kontradiksi logis karena "apa yang bukan" (ketiadaan) tidak 

bisa benar-benar eksis. 
 

e. Pandangan tentang Waktu: 
 

Parmenides juga menolak konsep waktu sebagai 

sesuatu yang nyata. Baginya, waktu adalah konstruksi atau 

ilusi yang berasal dari persepsi manusia tentang 

perubahan. Karena dia menolak perubahan, secara logis dia 

juga menolak waktu sebagai sesuatu yang substantif. 
 

f. Dua Jalur Pengetahuan: 
 

Dalam puisinya, Parmenides menawarkan dua jalur 

pengetahuan: jalur kebenaran, di mana "apa yang adalah" 

diterima sebagai kekal, tidak berubah, dan tunggal; dan 

jalur pendapat, di mana orang berpegang pada keyakinan 

dan ilusi dunia fenomenal yang berubah-ubah. Dia 

berargumen bahwa jalur kedua ini tidak dapat diandalkan. 

Pemikiran Parmenides tentang realitas yang tidak 

berubah membentuk batu loncatan bagi banyak filsuf 

setelahnya, termasuk Plato dan Aristoteles, yang berjuang 

untuk menjawab tantangan yang diajukan olehnya. 

Parmenides menetapkan kerangka kerja ontologis yang 



 62 

mempengaruhi diskusi filosofis tentang esensi dan 

eksistensi, memicu perkembangan gagasan metafisik dalam 

filsafat Barat. 

Pemikirannya yang radikal dan kontra-intuitif 

tentang hakikat realitas, perubahan, dan persepsi sensoris 

terus menjadi subjek diskusi dan analisis dalam literatur 

filosofis, menyoroti kompleksitas dan kedalaman eksplorasi 

manusia tentang realitas dan keberadaan. 

Pemikiran Parmenides sangat berpengaruh terhadap 

banyak filsuf setelahnya, termasuk Plato yang mengakui 

Parmenides dengan menggambarkannya dalam dialog 

filosofisnya sendiri. Parmenides menantang para filsuf 

untuk mempertanyakan asumsi mereka tentang logika dan 

keberadaan, yang berdampak pada pengembangan teori-

teori filosofis dan ilmiah tentang materi dan realitas. 

Walaupun pemikiran Parmenides mungkin tampak 

kontraintuitif, ia membantu meletakkan dasar bagi logika 

formal dan teori metafisik. Pertanyaannya tentang realitas 

dan eksistensi terus relevan dalam debat filosofis modern, 

khususnya dalam konteks teori ontologi dan fenomenologi. 

Parmenides dari Elea tidak hanya merupakan tokoh 

kunci dalam sejarah filsafat tetapi juga seorang pemikir 

revolusioner yang ide-idenya mengenai realitas, eksistensi, 

dan ilusi perubahan, terus menantang dan mempengaruhi 

pemikiran filosofis hingga saat ini. Karyanya "On Nature" 

tetap menjadi sumber inspirasi dan studi bagi filosof dan 

ilmuwan yang ingin menjelajahi konsep-konsep tentang 

keberadaan dan hakikat perubahan dalam alam semesta. 

Pemaparan ini mendetail mengenai hidup dan karya 

Parmenides, menyajikan pandangannya yang radikal dan 

implikasi-implikasinya bagi filsafat Yunani kuno serta 

pengaruhnya yang berkelanjutan dalam pemikiran Barat 

yang mengarahkan kita untuk mempertimbangkan kembali 

persepsi kita tentang realitas. 
 

7. Leucippus dan Democritus 
 

Leucippus dan Democritus adalah dua tokoh penting 

dalam sejarah filsafat, dikenal sebagai pionir teori 



 63 

atomisme yang telah membentuk banyak aspek dari ilmu 

pengetahuan modern. Filsafat mereka yang revolusioner 

mengusulkan bahwa segala sesuatu di alam semesta 

terbuat dari atom, partikel yang tidak terbagi dan kekal. 
 

a. Leucippus 
 

Biografi Singkat 
 

Sedikit yang diketahui tentang kehidupan Leucippus; 

tanggal dan lokasi kelahirannya tidak pasti, dan banyak 

detail tentang hidupnya bersifat spekulatif. Namun, ia 

dianggap sebagai pendiri atomisme, sering kali dikredit 

bersama dengan muridnya, Democritus. 
 

Filsafat Atomisme 
 

Konsep Atom dan Kekosongan: Leucippus adalah 

orang pertama yang mengemukakan bahwa alam semesta 

terdiri dari dua elemen dasar: atom dan kekosongan (void). 
Menurutnya, atom adalah partikel yang tidak terbagi dan 

abadi yang bergerak secara acak di dalam kekosongan. 

Realitas sebagai Komposisi Atom: Dalam 

pandangannya, perubahan dan gerakan terjadi karena 

atom bergabung dan berpisah dalam kekosongan. Ini 

merupakan penjelasan mendasar yang berusaha 

menyederhanakan fenomena alam yang kompleks menjadi 

interaksi dasar partikel-partikel kecil. 

Teori atomisme, yang dikembangkan oleh Leukippos 

dan muridnya Demokritos, merupakan salah satu 

sumbangan penting dalam sejarah pemikiran ilmiah. 

Atomisme mengusulkan bahwa alam semesta terdiri dari 

partikel-partikel kecil, tidak terbagi, dan tidak dapat 

dihancurkan yang disebut "atomos," yang berarti "tidak 

terbagi" dalam bahasa Yunani. Pemikiran ini meletakkan 

dasar konseptual untuk banyak prinsip ilmu pengetahuan 

modern, khususnya dalam kimia dan fisika. 
 

Pengenalan Atomisme 
 

Leukippos, pendiri teori atomisme, dan Demokritos, 

yang lebih terkenal, mengembangkan gagasan bahwa 



 64 

semua materi di alam semesta terdiri dari atom yang abadi, 

tidak dapat diciptakan atau dihancurkan, dan selalu 

bergerak. Mereka berpendapat bahwa perbedaan dalam 

materi yang kita lihat disebabkan oleh perbedaan dalam 

bentuk, susunan, dan posisi atom dalam ruang kosong 

(kenapa). 
 

Prinsip Utama Atomisme 
 

1) Indivisibilitas Atom: Atom adalah unit dasar materi 

yang tidak dapat dibagi lebih lanjut. Ide ini 

berlawanan dengan pandangan yang lebih dulu ada 

bahwa materi bisa dibagi tanpa batas. 
 

2) Kekal dan Tidak Berubah: Atom dianggap kekal dan 

tidak berubah; mereka tidak bisa diciptakan atau 

dihancurkan. Perubahan yang kita lihat dalam materi 

adalah hasil dari perubahan dalam konfigurasi atom-

atom tersebut. 
 

3) Variasi dalam Bentuk dan Ukuran: Meskipun atom 

individu tidak dapat diubah, mereka bervariasi dalam 

bentuk dan ukuran. Variasi ini menjelaskan berbagai 

jenis materi yang kita lihat di alam. 
 

4) Pergerakan Abadi: Atom selalu bergerak dalam ruang 

kosong, dan perubahan dalam materi adalah hasil dari 

perubahan dalam gerakan atom-atom ini. 
 

5) Ruangan Kosong (Kenapa): Untuk atom dapat 

bergerak, harus ada ruang kosong di antaranya. 

Konsep ini sangat penting karena memperkenalkan 

ide tentang eksistensi ruang di mana tidak ada materi. 
 

b. Democritus 
 

Biografi Singkat 
 

Democritus, lahir sekitar tahun 460 SM, adalah 

seorang filsuf Yunani dari Abdera yang mengembangkan 

dan memperluas teori atomisme yang diajukan oleh guru 

nya, Leucippus. Democritus sering disebut sebagai 'Bapak 

Ilmu Modern' berkat kontribusinya pada konsep ini. 



 65 

Filsafat Atomisme 
 

Teori Atom: Democritus berpendapat bahwa atom-

atom adalah partikel abadi, tidak berubah, dan tidak dapat 

dibagi, yang membentuk segala sesuatu yang ada. Atom-

atom ini tidak hanya berbeda dalam bentuk dan ukuran 

tetapi juga dalam susunan dan posisi. 

Penjelasan Fenomena Alam: Untuk Democritus, 

setiap fenomena di alam semesta, dari gerak hingga 

perubahan fisik, adalah hasil dari gerakan dan konfigurasi 

atom. Tidak ada intervensi dari kekuatan supernatural atau 

mistis; semua hal terjadi menurut hukum alam yang dapat 

dipahami melalui penalaran dan observasi. 

Eksistensialisme Materialis: Democritus juga dikenal 

dengan pandangan eksistensialnya yang materialistis, di 

mana ia menolak adanya kehidupan setelah kematian dan 

teori-teori yang berbasis iman, mempromosikan 

pemahaman bahwa kebahagiaan sejati diperoleh melalui 

pencarian ilmu dan kesenangan yang moderat. 
 

Pengaruh dan Relevansi Kontemporer 
 

Pengaruh dalam Ilmu Pengetahuan 
 

Teori atomisme Leucippus dan Democritus sangat 

berpengaruh dalam pengembangan kimia dan fisika. 

Konsep mereka tentang atom sebagai blok bangunan 

fundamental dari materi merupakan dasar dari teori atom 

modern. 
 

Pengaruh dalam Filsafat 
 

Dalam filsafat, mereka memperkenalkan cara 

pandang yang sangat rasional dan empiris terhadap alam 

semesta, yang membantu membangun fondasi epistemologi 

dan metafisika yang berbasis bukti dan logika. 
 

Dampak dan Legasi 
 

Atomisme Leukippos dan Demokritos sangat 

mempengaruhi pemikiran ilmiah dan filosofis. Meskipun 

teori ini sempat ditolak oleh para filsuf seperti Aristoteles 



 66 

yang tidak percaya keberadaan ruang kosong dan 

mendukung teori empat unsur, atomisme akhirnya 

mendapatkan tempat penting dalam sains: 
 

1) Pengaruh dalam Sains Modern: Di zaman modern, 

John Dalton, seorang ilmuwan Inggris, menghidupkan 

kembali konsep atom dalam teori atomnya pada abad 

ke-19, yang menjadi fondasi kimia modern. Atomisme 

juga sangat relevan dalam pengembangan fisika 

kuantum di awal abad ke-20. 
 

2) Filsafat Materialisme: Atomisme juga berkontribusi 

pada pengembangan materialisme filosofis, yang 

berargumen bahwa realitas terdiri hanya dari materi 

dan fenomena fisik, tanpa memerlukan penjelasan 

supernatural atau metafisik. 
 

3) Pendidikan dan Penelitian: Prinsip-prinsip atomisme 

masih diajarkan dalam pendidikan ilmiah sebagai 

dasar dari pemahaman kita tentang materi dan reaksi 

kimia, serta dalam fisika nuklir dan penelitian 

material. 
 

Teori atomisme Leukippos dan Demokritos, walaupun 

primitif dibandingkan dengan pemahaman modern tentang 

atom dan partikel subatomik, tetap menjadi salah satu 

tonggak dalam sejarah pemikiran ilmiah dan filosofis, 

mengilustrasikan upaya awal manusia untuk memahami 

struktur dasar alam. 

Leucippus dan Democritus memainkan peran krusial 

dalam sejarah pemikiran manusia, tidak hanya dalam 

filsafat tetapi juga dalam ilmu pengetahuan. Mereka 

mengajukan ide-ide yang sangat maju untuk zamannya, 

yang tidak hanya mengantisipasi tetapi juga membentuk 

banyak aspek dari metode ilmiah modern. Melalui 

atomisme, mereka mengajarkan bahwa dengan mengamati 

dan menganalisis dunia material, kita dapat memahami 

struktur fundamental alam semesta. 

Penjelasan di atas mendetail mengenai hidup dan 

karya Leucippus dan Democritus, menyajikan bagaimana 



 67 

mereka memperkenalkan dan mengembangkan teori 

atomisme yang telah secara fundamental mengubah 

pandangan kita tentang alam semesta, yang relevan hingga 

saat ini dalam berbagai disiplin ilmu. 

 

8. Gorgias 
 

Biografi Singkat 
 

Gorgias dari Leontini, seorang sofis yang paling 

terkenal, dikenal karena kemampuannya yang luar biasa 

dalam berbicara dan argumen retoris. Ia adalah salah satu 

tokoh utama dalam tradisi sofis yang mendukung 

pandangan skeptis terhadap pengetahuan dan kebenaran. 

Sebagai seorang retoris yang mahir, Gorgias 

mengeksplorasi batasan dan kemungkinan bahasa dalam 

mencapai dan menyampaikan kebenaran. Pemikirannya 

mengarah pada beberapa gagasan mendasar tentang 

relatifitas kebenaran dan efektivitas retorika yang masih 

relevan dalam diskusi filsafat kontemporer. 
 

Pemikiran Utama Gorgias tentang Bahasa dan 
Pengetahuan 
 

a. Relativitas Kebenaran 
 

Gorgias adalah salah satu dari sofis pertama yang 

mempertanyakan objektivitas kebenaran. Dia berpendapat 

bahwa apa yang kita anggap sebagai "kebenaran" sangat 

bergantung pada perspektif subjektif dan cara presentasi 

ide. Menurutnya, bahasa bukan jendela menuju kebenaran 

objektif, tetapi alat yang membentuk dan memanipulasi 

persepsi. 
 

b. Skeptisisme terhadap Pengetahuan 
 

Dalam karyanya yang terkenal, "On the Non-Existent" 
atau "On Nature", Gorgias menantang kemungkinan 

pengetahuan yang pasti dengan tiga tesis utama: tidak ada 

yang ada; jika ada, itu tidak dapat diketahui; jika dapat 

diketahui, itu tidak dapat dikomunikasikan atau dipahami 

oleh orang lain. Gorgias menggunakannya untuk 



 68 

menunjukkan bahwa semua pengetahuan yang kita klaim 

memiliki adalah interpretatif dan tidak dapat diandalkan. 
 

c. Kekuatan Retorika: 
 

Gorgias menganggap retorika sebagai alat yang kuat 

dan efektif yang dapat meyakinkan dan mengubah opini 

publik. Baginya, retor adalah seorang seniman yang 

menggunakan kata-kata sebagai medium untuk 

menciptakan efek tertentu, bahkan mampu membawa 

orang untuk mempercayai hal-hal yang tidak nyata atau 

salah. Dia mengilustrasikan ini dalam pidato-pidatonya 

yang menonjolkan kemampuan untuk mempengaruhi dan 

memanipulasi melalui penggunaan bahasa yang cermat. 
 

d. Nilai Estetika Bahasa: 
 

Gorgias juga menekankan pada nilai estetika bahasa. 

Baginya, keindahan dalam cara seseorang menyampaikan 

argumen sama pentingnya dengan logika yang mendasari 

argumen tersebut. Ini mencerminkan pandangan bahwa 

retorika bukan hanya tentang membujuk tetapi juga 

tentang seni. 
 

Dampak dan Legasi 
 

Pemikiran Gorgias telah memiliki pengaruh yang 

signifikan dalam perkembangan filsafat, khususnya dalam 

bidang epistemologi dan filsafat bahasa. Dia adalah salah 

satu pemikir pertama yang secara eksplisit mengeksplorasi 

hubungan antara bahasa, persepsi, dan realitas, sebuah 

tema yang akan terus dikembangkan oleh filsuf seperti 

Friedrich Nietzsche dan para penganut post-

strukturalisme. 

Gorgias juga meninggalkan warisan yang kaya dalam 

seni retorika, mengajarkan bahwa penguasaan bahasa 

adalah kunci untuk memahami, membentuk, dan kadang-

kadang memanipulasi realitas sosial. Dalam banyak cara, 

Gorgias bisa dianggap sebagai pelopor bagi pemikiran 

kontemporer yang mempertanyakan klaim objektivitas 

dalam ilmu pengetahuan dan etika, serta yang 



 69 

mengeksplorasi peran bahasa dalam membentuk 

konstruksi sosial dan pribadi kita tentang dunia. 
 

Filsafat Gorgias 
 

Gorgias memiliki pandangan yang sangat skeptis 

terhadap kebenaran objektif, mengemukakan bahwa tidak 

ada yang dapat diketahui dengan pasti. Bahkan jika 

pengetahuan objektif itu ada, menurutnya, tidak mungkin 

untuk dikomunikasikan kepada orang lain dengan 

sempurna. 

Dalam karya terkenalnya, "Tidak Ada" atau "On the 
Non-Existent", Gorgias mengemukakan argumen paradoks 

bahwa tidak ada yang eksis; jika ada yang eksis, maka itu 

tidak dapat diketahui; dan jika bisa diketahui, itu tidak 

dapat dikomunikasikan atau dipahami oleh orang lain. 
 

Kontribusi Gorgias terhadap Retorika 
 

Gorgias dianggap sebagai salah satu pendiri retorika 

sebagai disiplin dan seni. Ia mengembangkan gaya 

berbicara yang penuh hiasan dan memukau, yang 

menekankan pentingnya emosi dan estetika dalam 

persuasi. Karyanya menginspirasi generasi berikutnya dari 

retoris dan sofis, dan juga memberikan kontribusi 

signifikan untuk pengembangan teori retorika dan debat 

publik. 

Meskipun sering dilihat dengan skeptis oleh para 

filsuf lainnya, sofisme memainkan peran penting dalam 

perkembangan pemikiran filosofis, khususnya dalam 

bidang retorika dan teori pengetahuan. Gorgias, dengan 

skeptisismenya terhadap kebenaran objektif dan 

kemahirannya dalam seni persuasi, adalah contoh yang 

baik dari kompleksitas dan pengaruh sofisme. Filsafat sofis 

memicu diskusi penting tentang relativisme, kebenaran, 

dan pentingnya argumen yang efektif, yang masih relevan 

dan diperdebatkan dalam filsafat kontemporer. 

Pemaparan di atas menyajikan gambaran umum 

tentang sofisme dan salah satu tokoh utamanya, Gorgias, 

menggarisbawahi peran mereka dalam sejarah pemikiran 



 70 

dan debat filosofis, serta kontribusi mereka terhadap 

evolusi retorika dan pemahaman tentang kebenaran dan 

pengetahuan. 
 

9. Zeno dari Elea 
 

Zeno dari Elea merupakan seorang filsuf pra-Sokratik 

yang terkenal akan paradoks-paradoksnya yang menantang 

persepsi konvensional tentang realitas, terutama mengenai 

pergerakan dan pluralitas. Sebagai murid Parmenides, Zeno 

mengembangkan argumen yang cermat untuk mendukung 

teori monistik gurunya tentang "Yang Satu" yang tidak 

berubah. 
 

Biografi Singkat 
 

Zeno lahir sekitar tahun 490 SM di Elea, sebuah koloni 

Yunani di Italia selatan. Ia adalah salah satu dari filsuf 

Eleatik yang paling terkenal, yang filosofinya berfokus pada 

ide-ide tentang realitas yang seragam dan tidak berubah. 
 

Paradoks Zeno 
 

Zeno terkenal dengan paradoks-paradoksnya yang 

cerdas dan membingungkan, yang dirancang untuk 

mendukung pandangan Parmenides tentang 

ketidakmungkinan perubahan dan pergerakan. Paradoks-

paradoks ini, seperti Paradoks Achilles dan Kura-kura serta 

Paradoks Panah yang Terbang, memainkan peran kunci 

dalam sejarah filsafat sebagai contoh awal penggunaan 

argumen logis untuk menantang intuisi fisik. 
 

Filsafat Zeno 
 

Zeno dari Elea, seorang murid Parmenides, terkenal 

dengan paradoks-paradoksnya yang menantang konsep 

gerak dan perubahan. Paradoks-paradoks ini dirancang 

untuk mendukung doktrin Parmenides bahwa realitas 

sejati adalah satu, tidak berubah, dan kekal. Melalui 

paradoksnya, Zeno berupaya membuktikan bahwa persepsi 

manusia tentang perubahan dan gerakan adalah ilusi, dan 



 71 

dengan demikian mendukung pandangan monistik yang 

ketat bahwa tidak ada perubahan nyata yang terjadi. 
 

Beberapa Paradoks Zenon yang Terkenal 
 

Inti dari paradoks Zeno adalah untuk menunjukkan 

ketidakcukupan persepsi sehari-hari dan intuisi manusia. 

Melalui paradoksnya, Zeno berargumen bahwa konsep-

konsep seperti pergerakan, waktu, dan pluralitas—yang 

tampaknya nyata dan tak terbantahkan—sebenarnya tidak 

logis dan penuh kontradiksi ketika dianalisis lebih dalam. 
 

Paradoks Achilles dan Kura-kura 
 

Dalam paradoks ini, Zeno berargumen bahwa Achilles, 

seorang pelari yang cepat, tidak akan pernah bisa mengejar 

kura-kura yang memiliki keunggulan awal. Ini karena 

dalam waktu yang dibutuhkan Achilles untuk mencapai 

titik di mana kura-kura berada, kura-kura telah bergerak 

lebih jauh lagi, dan proses ini berulang terus menerus. 

Paradoks ini mengilustrasikan konsep pembagian waktu 

dan ruang yang tak terbatas (infinitesimal), yang 

tampaknya membuat gerakan mustahil. 
 

Paradoks Panah yang Terbang 
 

Paradoks ini mengajukan bahwa panah yang bergerak 

di udara sebenarnya tidak bergerak sama sekali. Pada 

setiap saat selama penerbangan, panah tersebut berada di 

suatu tempat yang tetap dalam ruang, dan karena itu tidak 

bergerak di titik waktu tertentu—ini menunjukkan 

absurditas ketika mencoba memahami pergerakan sebagai 

serangkaian momen statis. 

Zeno menyatakan bahwa jika sebuah panah bergerak, 

pada setiap saat dalam penerbangannya, panah tersebut 

berada dalam posisi yang tetap di udara. Jika ini benar, 

maka panah, meskipun dalam perjalanan, sebenarnya tidak 

bergerak sama sekali, karena pada setiap titik waktu panah 

itu tidak berpindah dari tempatnya. 
 

 

 

 



 72 

Paradoks Pembagi 
 

Paradoks ini berfokus pada pembagian objek atau 

jarak menjadi bagian yang lebih kecil. Zenon berpendapat 

bahwa objek dapat dibagi menjadi tak hingga banyaknya 

bagian, tetapi untuk menyelesaikan perjalanan melalui 

setiap bagian ini, pelari harus menyelesaikan jumlah 

langkah yang tak terbatas, yang tampaknya tidak mungkin 

dilakukan dalam waktu terbatas. 
 

Paradoks Stadion 
 

Dalam paradoks ini, Zenon menggambarkan dua 

kumpulan pelari yang bergerak dalam arah yang 

berlawanan di lintasan yang sama dengan kecepatan yang 

sama. Dia menyimpulkan bahwa gerakan relatif pelari satu 

terhadap yang lain akan tampak dua kali lebih cepat dari 

gerakan relatif masing-masing terhadap titik tetap, yang 

menimbulkan kontradiksi dalam persepsi kecepatan. 
 

Zeno dari Elea, melalui paradoks-paradoksnya, 

memainkan peran penting dalam memicu diskusi 

mendalam tentang prinsip-prinsip fundamental yang masih 

menjadi topik perdebatan dalam filsafat dan ilmu 

pengetahuan hari ini. 
 

Implikasi dan Dampak 
 

Paradoks-paradoks Zenon memainkan peran penting 

dalam perkembangan konsep matematis dan filosofis 

tentang ketidakterbatasan dan kontinuitas. Meskipun 

paradoks-paradoks ini tampaknya melibatkan trik dengan 

kata-kata atau logika, mereka menyoroti kesulitan nyata 

dalam memahami waktu, ruang, dan gerakan, yang 

kemudian membantu merangsang perkembangan di bidang 

matematika dan ilmu fisika. 
 

Matematika dan Fisika 
 

Para matematikawan dan fisikawan seperti Newton 

dan Leibniz, yang mengembangkan kalkulus, terinspirasi 

oleh masalah infinitesimal yang diajukan oleh paradoks 



 73 

Zenon untuk menangani jumlah tak terbatas dan gerakan 

dalam bentuk yang lebih matematis dan terdefinisi. 
 

Filsafat 
 

Filsuf selanjutnya, dari Aristoteles hingga para filsuf 

modern, telah menggunakan paradoks Zenon sebagai titik 

tolak untuk mengeksplorasi konsep-konsep fundamental 

tentang realitas, gerakan, dan waktu. 
 

Implikasi Filosofis 
 

Paradoks-paradoks Zeno secara efektif menantang 

asumsi dasar tentang keberadaan pluralitas (yaitu 

keberadaan banyak hal) dan perubahan (yaitu 

kemungkinan transisi dari satu keadaan ke keadaan lain). 

Filosofi Zeno membawa implikasi mendalam bagi 

metafisika dan epistemologi, mempengaruhi diskusi 

filosofis selanjutnya dan memprovokasi pertanyaan lebih 

lanjut mengenai hakikat realitas. 
 

Zeno dari Elea memainkan peran penting dalam 

pengembangan filsafat kuno, terutama melalui paradoks-

paradoksnya yang menantang dan menginspirasi 

pemikiran lebih lanjut tentang konsep pergerakan dan 

keberadaan pluralitas. Melalui karyanya, Zeno tidak hanya 

mendukung teori Parmenides tetapi juga memberikan 

kontribusi penting pada tradisi filosofis yang bertanya 

tentang apa yang kita ketahui dan bagaimana kita 

mengetahuinya. Argumen-argumennya tetap menjadi 

bahan studi penting dan diskusi dalam filsafat modern, 

menunjukkan bagaimana eksplorasi logis bisa mengungkap 

kesalahan dalam intuisi kita. 
 

10. Sofisme 
 

Sofisme merupakan sebuah gerakan intelektual dan 

pedagogis di Yunani kuno yang mempunyai pengaruh 

signifikan terhadap retorika, etika, dan epistemologi. 

Meskipun sering kali dilihat dengan pandangan yang kritis 

oleh para filsuf seperti Plato dan Aristoteles, sofisme 



 74 

membuka dialog penting mengenai sifat kebenaran, 

pengetahuan, dan persuasi. 

Sofis adalah guru-guru keliling di Yunani kuno yang 

mengajarkan retorika, berbicara di depan umum, dan 

kebajikan kepada mereka yang mampu membayar jasa 

mereka. Mereka adalah beberapa orang pertama yang 

memperkenalkan pendidikan tinggi di dunia Barat, 

memberikan pelajaran dalam berbagai topik, dari etika 

hingga logika. 

Ciri khas sofisme adalah fokusnya pada kekuatan 

argumen yang persuasif daripada kebenaran objektif. Sofis 

percaya bahwa kebenaran itu relatif—apa yang dianggap 

"benar" bisa berubah tergantung pada perspektif individu 

atau konteks situasi. 
 

Pemikiran Sofisme: Relativitas Pengetahuan dan Bahasa 

 

Sofisme, yang berkembang di Yunani kuno selama 

periode klasik, sering dikaitkan dengan gagasan relativitas 

pengetahuan dan bahasa. Para sofis adalah sekelompok 

filsuf dan pendidik yang mengajar retorika dan 

berargumentasi, dan mereka sering dianggap sebagai tokoh 

yang merayakan persuasi daripada kebenaran objektif. 

Para sofis seperti Gorgias, Protagoras, dan Hippias, telah 

memainkan peran penting dalam mengembangkan 

pemikiran tentang epistemologi dan semantik, dan 

kontribusi mereka masih relevan dalam diskusi-diskusi 

filosofis kontemporer. 
 

Prinsip-prinsip Utama Pemikiran Sofisme 
 

a. Relativisme Pengetahuan 
 

Protagoras, salah satu sofis paling terkenal, dikenal 

dengan pernyataannya bahwa "Manusia adalah ukuran 

segala hal," yang menyiratkan bahwa apa yang benar atau 

nyata bergantung pada persepsi individu. Pendekatan ini 

menekankan bahwa pengetahuan bersifat subjektif dan 

relatif, tidak ada pengetahuan yang absolut atau universal. 
 

b. Skepticisme 
 



 75 

Para sofis mempertanyakan klaim pengetahuan yang 

absolut dan menekankan pentingnya keraguan. Mereka 

mengajarkan bahwa sebagian besar apa yang kita anggap 

sebagai pengetahuan adalah konvensi dan dapat 

dipertanyakan atau diubah melalui argumentasi yang 

efektif. 
 

c. Bahasa dan Retorika 
 

Gorgias, sofis lainnya, memperkenalkan ide bahwa 

bahasa memiliki kekuatan untuk membentuk realitas dan 

mempengaruhi orang. Ia percaya bahwa melalui bahasa, 

seseorang dapat menciptakan ilusi kebenaran dan 

menimbulkan reaksi emosional, menunjukkan bahwa 

bahasa tidak hanya merefleksikan realitas tetapi juga dapat 

mengkonstruksinya. 
 

d. Sifat Kontradiksi 
 

Para sofis sering menggunakan paradoks dan 

kontradiksi dalam argumen mereka untuk menunjukkan 

bagaimana bahasa dan logika bisa digunakan untuk 

mendukung posisi yang bertentangan. Mereka 

mengajarkan bahwa melalui keahlian retorika, seseorang 

dapat membuktikan atau membantah apa saja. 
 

Dampak dan Legasi 
 

Pemikiran sofisme memberikan dampak signifikan 

dalam bidang filsafat, terutama dalam epistemologi dan 

etika. 

Epistemologi: Pendekatan sofisme memperluas 

pemahaman tentang bagaimana pengetahuan dibentuk dan 

dipahami, menantang gagasan-gagasan tentang kebenaran 

objektif dan menekankan peran persepsi serta konteks 

sosial dalam membentuk pengetahuan. 

Etika dan Politik: Relativisme sofisme juga 

mempengaruhi pemikiran tentang norma sosial dan etika, 

menyiratkan bahwa apa yang dianggap benar atau salah 

bisa bervariasi tergantung pada situasi atau masyarakat. 



 76 

Pendidikan dan Rhetorik: Mereka membawa retorika 

ke pusat pendidikan, mengajarkan bahwa kemampuan 

berbicara dan berargumen adalah keterampilan yang 

sangat berharga. 
 

Kritik Terhadap Sofisme 
 

Meskipun memberikan kontribusi penting, para sofis 

sering dikritik oleh filsuf lain seperti Plato dan Aristoteles, 

yang menuduh mereka lebih mementingkan kemenangan 

dalam argumentasi daripada mencari kebenaran. Kritik ini 

telah membayangi reputasi mereka dalam sejarah filsafat, 

namun pemikiran mereka tetap menjadi dasar bagi banyak 

teori kontemporer dalam retorika, epistemologi, dan etika. 

Sofisme sering dikritik karena mengutamakan 

kemenangan dalam argumen daripada pencarian 

kebenaran yang sebenarnya. Para filsuf seperti Socrates, 

Plato, dan Aristoteles mempertanyakan pendekatan 

mereka, khususnya ketidakpedulian mereka terhadap 

kebenaran objektif dan penekanan mereka pada persuasi. 
 

Keseluruhan, pemikiran sofisme tentang relativitas 

pengetahuan dan bahasa menggugat pemahaman 

tradisional tentang filosofi dan ilmu pengetahuan, 

membuka jalan bagi pendekatan yang lebih kritis dan 

reflektif terhadap kebenaran dan realitas. 

Perkembangan filsafat Yunani kuno tidak hanya 

membentuk dasar bagi pemikiran Barat melalui figur-figur 

seperti Socrates, Plato, dan Aristoteles, tetapi juga melalui 

para pemikir seperti Parmenides, Democritus, dan Gorgias 

yang mungkin kurang dikenal tetapi tidak kalah 

pentingnya. Penjajahan tentang realitas, keberadaan, dan 

ilusi dalam karya-karya mereka terus mempengaruhi 

filsafat kontemporer dan membuka jalan bagi dialog antara 

ilmu pengetahuan dan agama yang lebih luas dan lebih 

mendalam. 

  

 

 

 



 77 

 

 

 

BAB IV 

PERKEMBANGAN & TOKOH 

FILSAFAT: SOCRATES, 

PLATO, & ARISTOTELES 

 

A. Filsuf Paling Berpengaruh dalam Sejarah Pemikiran 

Barat 
 

1. Socrates 
 

Socrates, sering dianggap sebagai salah satu tokoh 

paling krusial dalam sejarah pemikiran Barat, telah 

meninggalkan jejak mendalam pada filsafat, terutama 

melalui metode dialektiknya dan fokusnya pada etika dan 

epistemologi. Meskipun ia tidak menulis karya filsafat 

sendiri, pengaruhnya dirasakan melalui karya murid-

muridnya, terutama Plato. 
 

Biografi Singkat 
 

Socrates lahir sekitar tahun 470 SM dan meninggal 

pada tahun 399 SM. Ia hidup di Athena, Yunani, selama 

periode penting yang melihat akhir Perang Peloponnesian 

antara Sparta dan Athena. Karena Socrates tidak 

meninggalkan tulisan, sebagian besar apa yang kita ketahui 

tentangnya datang dari dialog-dialog Plato, serta karya-

karya Xenophon dan Aristophanes. Karya-karya ini 

menawarkan wawasan tentang kehidupan, metode, dan 

filsafatnya. 

Socrates dikenal karena berjalan kaki di Athena, 

berbicara dengan warga kota tentang berbagai topik 

filsafat, menantang mereka untuk mendefinisikan konsep-

konsep seperti keadilan dan kebajikan. 
 



 78 

Filsafat Socrates 
 

Metode Socratic (Dialektika) 
 

Pertanyaan dan Jawaban: Metode Socratic adalah 

proses dialektik yang melibatkan pertanyaan mendalam 

untuk memprovokasi pemikiran kritis dan menemukan 

inkonsistensi dalam pemikiran orang. Ini bertujuan untuk 

memperoleh kebenaran melalui dialog terstruktur. 

Introspeksi Moral: Socrates memfokuskan diskusi-

diskusinya pada masalah etika dan kebijaksanaan, 

menekankan perlunya introspeksi moral dan kerendahan 

hati dalam pencarian pengetahuan, yang diresmikan dalam 

kutipannya, "Yang saya tahu adalah bahwa saya tidak tahu 

apa-apa." 
 

Pengembangan Etika Socratic 
 

Pengetahuan dan Kebajikan: Socrates memandang 

kebajikan sebagai bentuk tertinggi dari pengetahuan dan 

berpendapat bahwa mengetahui apa yang benar secara 

alami akan membawa seseorang untuk melakukan hal yang 

benar. Dia berpendapat bahwa semua kesalahan moral 

berasal dari kebodohan, bukan dari kejahatan yang 

disengaja. 
 

Penggunaan Dialektika 
 

Dialog untuk Pemahaman: Penggunaan dialog 

Socrates bukan hanya untuk perdebatan tetapi sebagai alat 

untuk mencapai pemahaman filosofis yang lebih dalam. Ini 

terutama digunakan dalam mendefinisikan konsep-konsep 

abstrak dan mencari definisi yang jelas dan tidak ambigu. 
 

Kontribusi Utama 
 

Etika Socratic: Mengintegrasikan etika dengan 

epistemologi, Socrates menekankan bahwa kebenaran 

moral dapat dicapai melalui pengetahuan diri dan 

pertanyaan yang terus-menerus. Ia berargumen bahwa 

seorang individu hanya dapat mencapai kehidupan yang 

baik dan benar melalui pemahaman dan praktik kebajikan. 



 79 

Dialektika: Metode Socratic telah menjadi fondasi dari 

pendekatan dialektik dalam filsafat, yang mempengaruhi 

filosof-filosof selanjutnya seperti Plato dan Aristoteles dan 

terus relevan dalam pendidikan dan diskusi filosofis 

kontemporer. 
 

Socrates tidak hanya sebuah figur sentral dalam 

sejarah filsafat tetapi juga pelopor metode dialektik yang 

telah menjadi inti dari pendekatan filosofis. Pemikirannya 

tentang etika dan metodenya dalam dialektika telah 

memberi bentuk tidak hanya pada perkembangan filsafat 

Barat tetapi juga pada cara kita mengeksplorasi dan 

memahami kebenaran moral dan epistemologis. Metode dan 

pendekatan Socrates terhadap pengetahuan dan kebajikan 

terus menjadi standar dalam pertimbangan filosofis tentang 

bagaimana hidup yang harus dijalani. 

Pemaparan di atas memberikan gambaran rinci 

tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi Socrates, 

menggambarkan pentingnya metode dan etika Socratic 

dalam fondasi pemikiran Barat dan menggarisbawahi 

bagaimana ajarannya terus mempengaruhi pendidikan dan 

filsafat modern. 
 

2. Plato 
 

Plato tidak hanya merupakan seorang filsuf yang 

karyanya telah mendefinisikan arah pemikiran Barat tetapi 

juga seorang pendidik yang pendiriannya, Akademi Athena, 

telah memberikan kontribusi yang tidak terukur terhadap 

filsafat dan pendidikan. Sebagai murid Socrates dan guru 

dari Aristoteles, Plato membentuk trio filsuf paling 

pengaruh dalam sejarah pemikiran Barat. 
 

Biografi Singkat 
 

Plato lahir sekitar tahun 428/427 SM dan meninggal 

sekitar 348/347 SM. Ia menghabiskan sebagian besar 

hidupnya di Athena, dan turut mengalami transformasi 

kota tersebut pasca Peleponnesian War. 

Plato mendirikan Akademi di Athena sekitar tahun 

387 SM, yang merupakan salah satu institusi pendidikan 



 80 

tinggi pertama di dunia Barat. Akademi ini menjadi pusat 

pembelajaran hingga ditutup oleh Justinian I pada tahun 

529 M. 

Plato terkenal dengan tulisan-tulisannya yang 

mayoritas berbentuk dialog, melibatkan Socrates sebagai 

salah satu karakter utama. Karya-karya ini menggali 

berbagai topik dari etika dan politik hingga metafisika dan 

epistemologi. 
 

Filsafat Plato 
 

Teori Ide 
 

Konsep Ide atau Bentuk: Plato memperkenalkan 

konsep Ide atau Bentuk yang abadi dan tak berubah, yang 

menurutnya merupakan realitas sejati dibandingkan 

dengan dunia fisik yang berubah-ubah dan tidak sempurna. 

Ide ini merupakan esensi murni yang hanya bisa dipahami 

dengan penggunaan akal, bukan dengan indera fisik. 
 

Epistemologi 
 

Pengetahuan vs. Kepercayaan: Plato menjelajahi hubungan 

antara pengetahuan (episteme) dan kepercayaan (doxa). Ia 

berargumen bahwa pengetahuan sejati hanya bisa 

didapatkan melalui pemahaman rasional tentang Bentuk-

Bentuk, sementara persepsi sensorik hanya menghasilkan 

opini yang tidak pasti. 
 

Politik 
 

Negara Ideal: Dalam "Republik," Plato 

menggambarkan visinya tentang polis ideal, yang dikelola 

oleh para filsuf-raja. Dia berpendapat bahwa hanya mereka 

yang telah memahami Bentuk-Bentuk yang bisa mengatur 

masyarakat dengan adil dan efektif, memimpin dengan 

kebijaksanaan dan kebajikan. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 81 

Kontribusi Utama 
 

Metafisika dan Epistemologi 
 

Plato adalah salah satu pendiri tradisi rasionalis, yang 

menekankan bahwa pengetahuan sejati harus berasal dari 

akal atau pemahaman rasional, bukan dari pengalaman 

empiris yang bisa menipu. Karyanya sangat berpengaruh 

dalam pengembangan filsafat dan ilmu pengetahuan, 

mempromosikan pencarian pengetahuan melalui deduksi 

dan introspeksi intelektual. 
 

Akademi Athena 
 

Plato's Akademi tidak hanya sebagai pusat 

pendidikan tetapi juga sebagai pusat penelitian intelektual 

yang memberikan kontribusi penting bagi dialog filsafat 

selama berabad-abad. Sekolah ini menarik mahasiswa dan 

sarjana dari seluruh Mediterania. 

Plato tidak hanya memperkuat fondasi filsafat yang 

diletakkan oleh Socrates tetapi juga memperluasnya ke 

ranah metafisika, epistemologi, dan politik dengan cara 

yang sistematis dan mendalam. Melalui Akademi Athena, 

dia menanamkan cara berpikir kritis dan dialektik yang 

masih menjadi inti dari pendidikan liberal modern. Karya-

karya dan ide-idenya terus mempengaruhi berbagai disiplin 

ilmu dan membuka jalan bagi dialog filosofis yang lebih luas 

dan inklusif. 

Pemaparan di atas menyediakan gambaran 

komprehensif tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi 

Plato, menyoroti bagaimana dia mengembangkan teori yang 

telah mempengaruhi tidak hanya konteks filsafat tetapi 

juga pendidikan dan politik modern, serta menegaskan 

pentingnya pemikiran rasional dalam mencari kebenaran. 
 

3. Aristoteles 
 

Aristoteles, murid Plato dan guru dari Alexander the 

Great, adalah salah satu filsuf terpenting dalam sejarah 

yang karyanya mencakup hampir semua aspek 

pengetahuan yang mungkin pada zamannya. Dikenal 



 82 

karena metodenya yang empiris dan sistematis, Aristoteles 

meletakkan fondasi bagi banyak disiplin ilmu dan 

membantu mendefinisikan paradigma pengetahuan yang 

berorientasi pada pengamatan dan klasifikasi. 
 

Biografi Singkat 
 

Aristoteles lahir pada tahun 384 SM di Stagira, 

Chalkidiki, dan meninggal pada tahun 322 SM. Setelah 

pindah ke Athena, ia bergabung dengan Akademi Plato dan 

belajar di sana selama dua puluh tahun. Setelah 

meninggalkan Akademi, Aristoteles diundang oleh Philip II 

dari Makedonia untuk menjadi guru bagi putranya, yang 

kemudian dikenal sebagai Alexander the Great.  

Lyceum Aristoteles mendirikan sekolahnya sendiri di 

Athena, dikenal sebagai Lyceum, di mana ia menghabiskan 

sebagian besar tahun-tahun berikutnya mengajar dan 

menulis. Lyceum tidak hanya sebagai tempat pengajaran 

tetapi juga sebagai pusat penelitian yang melakukan 

pengamatan empiris yang luas, khususnya dalam biologi. 
 

Karya Tulis 
 

Aristoteles adalah penulis prolifik, dengan karya yang 

mencakup fisika, metafisika, puisi, teater, musik, logika, 

retorika, politik, pemerintahan, etika, biologi, dan zoologi. 

Tekniknya yang sistematis dalam mengkategorikan dan 

meneliti subjek-subjek ini membentuk kerangka kerja 

untuk ilmu pengetahuan empiris. 
 

Filsafat Aristoteles 
 

Empirisme 
 

Berbeda dengan Plato yang idealis, Aristoteles 

menekankan pentingnya data empiris dan observasi. Dia 

berargumen bahwa semua pengetahuan manusia berasal 

dari persepsi sensorik; dari sana, pengetahuan bisa 

diabstraksi menggunakan alasan. 
 

 

 

 

 



 83 

Logika 
 

Aristoteles mengembangkan sistem logika formal 

yang disebut silogisme, yang merupakan bentuk argumen 

deduktif yang dari premis umum mengarah pada 

kesimpulan spesifik. Sistem logikanya menjadi dasar bagi 

metode deduktif yang digunakan dalam ilmu pengetahuan 

modern dan masih dipelajari hingga hari ini untuk 

strukturnya yang ketat dan aplikasinya yang luas. 
 

Etika dan Politik 
 

Aristoteles menjelaskan bahwa tujuan akhir 

kehidupan manusia adalah "kebahagiaan" (eudaimonia), 

yang dicapai melalui praktik "kebajikan" dalam "jalan 

tengah" antara ekstrem. Kebajikan ini tidak hanya tentang 

moralitas tapi juga tentang praktikalitas dan 

keseimbangan. 
 

Kontribusi Utama 
 

Sistematisasi Ilmu Pengetahuan 
 

Aristoteles dikenal sebagai salah satu filsuf pertama 

yang mengkategorikan ilmu berdasarkan metode dan 

subjeknya, yang memungkinkan pendekatan yang lebih 

terorganisir dan metode yang lebih sistematis dalam ilmu 

pengetahuan. 
 

Metafisika 
 

Dalam metafisika, Aristoteles mengembangkan 

konsep tentang "substance" (ousia), yang ia anggap sebagai 

dasar yang tidak berubah dari realitas, menawarkan 

kerangka kerja yang rumit untuk menjelaskan perubahan 

dan keberadaan. 
 

Biologi 
 

Pengamatan Empiris: Karyanya dalam biologi adalah 

terobosan pada masanya, di mana ia melakukan klasifikasi 

terhadap ratusan spesies hewan dan membedah organisme 

untuk menjelaskan fungsi biologis mereka. Pekerjaan ini 



 84 

tidak hanya mendahului banyak ilmuwan masa depan 

tetapi juga menetapkan fondasi untuk studi biologi 

sistematis. 

Aristoteles berpengaruh luas melintasi berbagai 

disiplin dan era menunjukkan betapa pentingnya karyanya 

dalam membentuk fondasi intelektual Barat. Dari 

pengembangan logika deduktif hingga aplikasi empiris 

dalam sains, Aristoteles tidak hanya mengikuti jejak Plato 

dan Socrates tetapi juga membawa pemikiran filosofis ke 

arah baru yang lebih praktis dan aplikatif, yang efeknya 

terasa dalam semua aspek kehidupan intelektual 

setelahnya. Karyanya tetap relevan sebagai dasar dari 

banyak pendekatan modern terhadap etika, politik, ilmu 

pengetahuan, dan logika. 

Pemaparan ini menyediakan analisis terperinci 

tentang kehidupan, filsafat, dan kontribusi Aristoteles, 

menyoroti metodologi empirisnya dan dampaknya yang 

signifikan pada ilmu pengetahuan dan pemikiran filosofis, 

serta menggambarkan bagaimana ia telah membantu 

mendefinisikan dan menyistematiskan ilmu pengetahuan 

dan logika. 
 

Socrates, Plato, dan Aristoteles secara kolektif 

menginformasikan dan membentuk fondasi dari filsafat 

Barat. Mereka masing-masing menawarkan wawasan unik 

dan metodologi yang membuka jalan bagi pemikiran ilmiah, 

politik, dan etis yang masih relevan. Pengajaran tentang 

ketiganya membantu mahasiswa menghargai kedalaman 

dan kompleksitas pemikiran filosofis serta relevansinya 

dengan berbagai aspek kehidupan dan ilmu pengetahuan 

modern. 

Socrates, Plato, dan Aristoteles merupakan tiga pilar 

penting dalam 84ejarah pemikiran Barat, sering disebut 

sebagai “Tiga Besar” filsuf klasik. Mereka masing-masing 

berkontribusi pada pendirian filsafat sebagai disiplin ilmu 

yang sistematis dan kritis, yang penjelasannya tidak hanya 

membentuk dasar bagi pengembangan ilmu pengetahuan 

dan politik, tetapi juga etika dan logika. 



 85 

B. Peran dan Kontribusi Masing-Masing Filsuf 
 

1. Socrates (469-399 SM) 
 

Socrates terkenal dengan metode dialektikanya, 

sering kali disebut sebagai "Metode Socratic," yang 

menggunakan serangkaian pertanyaan untuk 

memprovokasi pemikiran kritis dan menunjukkan 

kontradiksi dalam pemikiran lawan bicaranya. 

Socrates tidak pernah menulis karya filsafatnya 

sendiri, namun kontribusinya yang terdokumentasi melalui 

dialog-dialog Plato mencakup pertanyaan-pertanyaan 

mendalam tentang nilai-nilai moral dan etika. Dia berusaha 

mendefinisikan konsep-konsep abstrak seperti keadilan dan 

kebajikan. 

Meski dihukum mati atas dakwaan merusak pikiran 

pemuda dan mengintroduksi dewa-dewa baru, pendekatan 

Socrates terhadap filsafat dan pengajaran telah membentuk 

dasar untuk pemikiran kritis dan skeptisisme ilmiah. 
 

2. Plato (428-348 SM) 
 

Plato mendirikan Akademi di Athena—salah satu 

institusi pendidikan pertama di dunia Barat—dan menulis 

sejumlah dialog filosofis yang menggambarkan 

pengajarannya dan dialognya dengan Socrates. 

Salah satu kontribusi terbesar Plato adalah teori Ide 

atau Bentuknya, yang menyatakan bahwa konsep abstrak 

atau ideal memiliki realitas yang lebih tinggi dan lebih 

permanen daripada objek yang kita perhatikan di dunia 

fisik. 

Karya-karya Plato tidak hanya membentuk fondasi 

teori politik melalui "The Republic" tetapi juga teori 

pengetahuan dan estetika. Filosofinya masih menjadi batu 

penjuru dalam banyak debat filosofis kontemporer. 
 

3. Aristoteles (384-322 SM) 
 

Aristoteles, murid Plato, menulis tentang berbagai 

topik mulai dari metafisika, etika, logika, politik, hingga 



 86 

biologi. Dia adalah pendiri Lyceum, sekolah di Athena yang 

rival Akademi. 

Aristoteles sering dianggap sebagai bapak logika 

formal karena karyanya yang sistematis dalam 

memformulasikan silogisme. Dia juga memperkenalkan 

metode ilmiah dalam pengamatan dan analisis yang 

membantu meletakkan dasar bagi penelitian empiris. 

Dalam "Nicomachean Ethics," Aristoteles 

mengembangkan konsep etika kebajikan yang berfokus 

pada pencarian kebahagiaan melalui kebajikan moral dan 

rasional, sementara "Politics" mengeksplorasi berbagai 

sistem pemerintahan dan peranan mereka dalam 

masyarakat. 

 

C. Pengaruh Mereka pada Pemikiran Barat 
 

Kontribusi Socrates, Plato, dan Aristoteles terhadap 

filsafat dan ilmu pengetahuan tidak dapat dilebih-lebihkan. 

Mereka meletakkan fondasi untuk pemikiran logis dan 

rasional, mengembangkan metode ilmiah dalam penelitian, 

dan merumuskan teori-teori politik dan etis yang masih 

relevan hingga saat ini. Mereka membentuk cara kita 

memahami dunia, realitas, pengetahuan, moral, dan 

kekuasaan negara. Pengaruh mereka terus terasa dalam 

diskusi-diskusi modern tentang filsafat, hukum, 

pendidikan, politik, dan bahkan ilmu pengetahuan. 
 

Kontribusi Socrates terhadap Filsafat dan Ilmu  
 

Pengetahuan 
 

Socrates, seorang filsuf Yunani klasik, dikenal sebagai 

salah satu tokoh utama dalam pengembangan filsafat 

Barat. Ia memperkenalkan metode dialektika atau sering 

disebut sebagai metode Socratic, yaitu pendekatan dialogis 

dalam mencari kebenaran dan memahami konsep-konsep 

yang kompleks. Metode ini melibatkan tanya jawab yang 

mendalam dan kritis antara dua individu atau lebih, yang 

bertujuan untuk membongkar asumsi-asumsi yang tidak 

teruji dan mengarahkan peserta dialog menuju pemahaman 



 87 

yang lebih jelas dan mendalam. Socrates menggunakan 

metode ini untuk mengeksplorasi berbagai topik, termasuk 

keadilan, kebajikan, dan pengetahuan, yang kemudian 

menjadi landasan penting bagi pengembangan logika dan 

etika dalam filsafat. 

Kontribusi utama Socrates juga terlihat dalam 

pandangannya tentang moralitas dan etika. Ia menekankan 

pentingnya pengetahuan diri dan integritas moral sebagai 

dasar kehidupan yang baik. Socrates percaya bahwa 

kebajikan adalah pengetahuan dan bahwa seseorang yang 

benar-benar memahami apa yang baik akan selalu berbuat 

baik. Pandangan ini menantang norma-norma sosial dan 

moral yang berlaku pada zamannya, dan memicu diskusi 

yang mendalam tentang hakikat kebaikan dan keburukan. 

Gagasan bahwa pemahaman intelektual bisa mengarahkan 

tindakan moral tetap menjadi tema sentral dalam etika 

hingga hari ini. 

Socrates tidak meninggalkan tulisan tertulis; semua 

yang kita ketahui tentang ajarannya berasal dari murid-

muridnya, terutama Plato. Meskipun demikian, dampak 

Socrates sangat besar dalam membentuk tradisi filosofis 

Barat. Diskusinya yang merangsang pemikiran dan 

pendekatan kritisnya terhadap pertanyaan-pertanyaan 

mendasar tetap relevan dan terus dipelajari dalam konteks 

filsafat modern dan pendidikan. Socrates mengajarkan 

pentingnya bertanya dan mencari kebenaran melalui dialog 

dan refleksi kritis, yang masih menjadi prinsip utama 

dalam pendidikan dan penelitian ilmiah saat ini. 
 

Kontribusi Plato terhadap Filsafat dan Ilmu Pengetahuan 
 

Plato, murid Socrates, adalah salah satu filsuf 

terbesar dalam sejarah, yang karyanya telah membentuk 

dasar pemikiran filsafat dan ilmu pengetahuan Barat. 

Salah satu kontribusi utamanya adalah teori tentang 

bentuk-bentuk atau ide-ide (Theory of Forms), yang 

menyatakan bahwa dunia yang kita lihat hanyalah 

bayangan dari dunia yang lebih nyata dan abadi yang 

terdiri dari bentuk-bentuk yang sempurna dan tidak 



 88 

berubah. Menurut Plato, pengetahuan sejati adalah 

pengetahuan tentang bentuk-bentuk ini, yang hanya bisa 

dicapai melalui pemikiran rasional dan filosofis. Pandangan 

ini membentuk fondasi metafisika Barat dan 

mempengaruhi banyak filsuf setelahnya. 

Selain kontribusinya dalam metafisika, Plato juga 

memberikan sumbangan besar dalam bidang epistemologi 

melalui karyanya "The Republic". Dalam karya ini, ia 

mengeksplorasi konsep keadilan dan bagaimana 

masyarakat yang ideal seharusnya diorganisir. Plato 

mengusulkan bahwa pemerintahan terbaik adalah yang 

dipimpin oleh para filsuf-raja, orang-orang yang memiliki 

pengetahuan mendalam tentang bentuk-bentuk dan 

kebenaran. Pandangan ini memperkenalkan gagasan 

bahwa pemimpin haruslah individu yang bijaksana dan 

berpengetahuan, bukan hanya yang memiliki kekuasaan 

politik atau militer. Ide ini terus mempengaruhi diskusi 

tentang teori politik dan etika pemerintahan hingga saat 

ini. 

Plato juga mendirikan Akademi di Athena, yang 

dianggap sebagai universitas pertama di dunia Barat. Di 

Akademi, ia mengajar banyak siswa, termasuk Aristoteles, 

dan mengembangkan banyak konsep penting dalam filsafat 

dan ilmu pengetahuan. Akademi Plato menjadi pusat 

penelitian dan pembelajaran yang penting, dan metode 

pengajaran serta pendekatan intelektualnya membentuk 

dasar pendidikan tinggi di dunia Barat. Pengaruh Plato 

dalam pengembangan institusi pendidikan dan metode 

pengajaran tetap terasa hingga sekarang, menunjukkan 

betapa pentingnya kontribusi filsuf ini dalam sejarah 

intelektual manusia. 
 

Kontribusi Aristoteles terhadap Filsafat dan Ilmu  
 

Pengetahuan 
 

Aristoteles, murid Plato, adalah salah satu filsuf 

paling berpengaruh sepanjang masa, yang karyanya 

meliputi berbagai bidang ilmu pengetahuan dan filsafat. 

Salah satu kontribusi terbesarnya adalah pengembangan 



 89 

logika formal, yang ia rumuskan dalam karyanya 

"Organon". Aristoteles memperkenalkan silogisme sebagai 

metode penalaran deduktif yang sistematis, yang menjadi 

dasar bagi logika dan metode ilmiah modern. Dengan logika 

ini, Aristoteles memberikan alat untuk berpikir secara 

rasional dan metodis, yang sangat penting dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan dan filsafat. 

Dalam bidang metafisika, Aristoteles menyusun teori 

tentang substansi dan esensi, yang berbeda dari teori 

bentuk Plato. Ia berargumen bahwa substansi adalah apa 

yang mendasari semua benda dan bahwa setiap benda 

memiliki esensi atau sifat dasar yang membuatnya menjadi 

apa adanya. Aristoteles juga memperkenalkan konsep 

teleologi, yang melihat segala sesuatu dalam alam semesta 

memiliki tujuan atau akhir tertentu. Pandangan ini 

mempengaruhi banyak pemikiran tentang alam, manusia, 

dan tujuan hidup dalam filsafat Barat. 

Selain itu, Aristoteles memberikan kontribusi besar 

dalam etika melalui karyanya "Nicomachean Ethics". Ia 

mengembangkan konsep etika kebajikan, yang 

menekankan pentingnya karakter dan kebiasaan baik 

dalam mencapai kehidupan yang baik dan bahagia. 

Menurut Aristoteles, kebajikan adalah tengah antara dua 

ekstrem, dan kehidupan yang baik adalah kehidupan yang 

dijalani dengan kebijaksanaan dan keseimbangan. Konsep 

ini menjadi dasar bagi banyak teori etika dan tetap menjadi 

topik utama dalam diskusi etika kontemporer. 

Aristoteles juga menulis banyak karya dalam bidang 

biologi, fisika, dan politik, yang semuanya menunjukkan 

pendekatan empiris dan sistematis terhadap pengetahuan. 

Penelitiannya dalam biologi, misalnya, didasarkan pada 

pengamatan dan pengumpulan data yang teliti, yang 

menjadi model bagi metode ilmiah modern. Dalam politik, 

ia mengembangkan teori tentang pemerintahan yang adil 

dan peran warga negara dalam masyarakat yang baik. 

Kontribusi multidisiplin Aristoteles membuatnya menjadi 

salah satu pemikir paling komprehensif dalam sejarah, dan 



 90 

karyanya terus mempengaruhi berbagai bidang ilmu 

pengetahuan dan filsafat hingga saat ini. 

Analisis di atas menyajikan gambaran umum tentang 

kontribusi "Tiga Besar" filsuf Yunani—Socrates, Plato, dan 

Aristoteles—dan pengaruh abadi mereka pada berbagai 

aspek pemikiran Barat, menekankan bagaimana mereka 

masing-masing membantu membentuk fondasi filosofis dan 

metodologis yang terus mempengaruhi disiplin ilmu hingga 

hari ini. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 91 

 

 

 

BAB V 

FILOSOF ISLAM: ALGHAZALI 

DAN IBNU RUSYD 
 

A. Al-Ghazali Dan Ibnu Rusyd 
 

Filsafat Islam, sering disebut sebagai Falsafah, 

mencapai puncak kejayaannya selama masa keemasan 

Islam dari abad ke-8 hingga ke-14. Selama periode ini, 

filsuf-filsuf Muslim tidak hanya merenungkan dan 

mengembangkan gagasan-gagasan yang diwariskan oleh 

para filsuf Yunani klasik seperti Plato dan Aristoteles tetapi 

juga memperkenalkan ide-ide inovatif yang berpengaruh 

dalam dunia Islam dan Barat. Dua tokoh filsafat Islam yang 

paling terkemuka adalah Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd, yang 

karyanya mendefinisikan ulang batas-batas pemikiran 

filosofis dan memiliki dampak yang signifikan terhadap 

skolastisisme abad pertengahan serta Renaisans. 
 

Konteks Historis dan Filosofis 
 

Filsafat Islam berkembang intens selama masa 

keemasan Islam, saat wilayah yang luas dari Spanyol 

hingga Persia diperintah oleh kalifah-kalifah yang 

mendukung ilmu pengetahuan, filosofi, dan seni. Ini adalah 

masa ketika banyak teks Yunani klasik diterjemahkan ke 

dalam bahasa Arab. 

Kota-kota seperti Baghdad, Kairo, Cordoba, dan 

Granada menjadi pusat ilmu pengetahuan dan filosofi, di 

mana para pemikir Islam, Yahudi, dan Kristen 

berkolaborasi dan berkompetisi dalam pencarian 

pengetahuan. 

Banyak karya filsafat Islam yang diterjemahkan ke 

dalam Latin, mempengaruhi para cendekiawan Eropa 



 92 

seperti Thomas Aquinas dan banyak filsuf skolastik 

lainnya. Melalui karya-karya ini, Aristotelianisme dan 

Neoplatonisme, yang telah diperkaya dan diperluas oleh 

filsuf Muslim, kembali diperkenalkan ke Eropa. 

Selama Renaisans, pemulihan teks-teks klasik yang 

sudah termasuk interpretasi dan komentar oleh filsuf 

Muslim seperti Ibnu Rusyd memicu kebangkitan minat 

pada ilmu pengetahuan dan rasionalisme di Eropa. 
 

Dampak dan Implikasi Kontribusi Tokoh-tokoh Filsafat 

Yunani Kuno 
 

Kontribusi tokoh-tokoh filsafat Yunani kuno telah 

memberikan dampak mendalam dan berkepanjangan 

terhadap perkembangan pemikiran intelektual, ilmiah, dan 

budaya di seluruh dunia. Filosof Yunani seperti Socrates, 

Plato, Aristoteles, serta para pra-Sokratik seperti Thales, 

Anaximander, Pythagoras, dan sofis seperti Gorgias, 

semuanya memiliki peran penting dalam membentuk 

fondasi filsafat Barat dan pengaruhnya terhadap berbagai 

bidang lain. 

Socrates mengenalkan metode dialektika, yang 

merupakan dialog untuk mencari kebenaran melalui 

pertanyaan dan jawaban, mempengaruhi pengajaran dan 

praktek filsafat. Metode ini tidak hanya mengajarkan cara 

berpikir kritis tetapi juga mendorong siswa untuk 

mempertanyakan asumsi mereka sendiri. Dalam proses 

dialektika, Socrates mengajak lawan bicaranya untuk 

menguji ide-ide mereka secara mendalam, menggali 

kontradiksi, dan mencapai pemahaman yang lebih jelas. 

Penggunaan metode ini dalam pengajaran filsafat telah 

menjadi landasan penting dalam pendidikan, menekankan 

pentingnya dialog interaktif dan refleksi kritis dalam proses 

belajar mengajar. Plato mengembangkan teori bentuk atau 

ide yang menjadi landasan metafisika dan teori 

pengetahuan, mempengaruhi pemikiran tentang realitas 

dan keabadian. 

Aristoteles membawa pendekatan sistematik dan 

empiris terhadap ilmu pengetahuan, meletakkan dasar bagi 



 93 

banyak disiplin ilmu pengetahuan modern. Pendekatannya 

yang teliti dalam mengklasifikasikan dan menganalisis 

fenomena alam menjadikan karyanya sebagai acuan 

penting dalam berbagai bidang seperti biologi, fisika, dan 

logika. Melalui metode observasi dan eksperimen, 

Aristoteles mengembangkan teori-teori yang didasarkan 

pada bukti empiris, yang kemudian menjadi landasan bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan. Selain itu, karya-

karyanya dalam etika, politik, dan metafisika juga turut 

mempengaruhi pemikiran filosofis hingga saat ini, 

menjadikannya salah satu tokoh paling berpengaruh dalam 

sejarah ilmu pengetahuan dan filsafat. Filsuf seperti 

Pythagoras dan Demokritos, dengan teori-teori mereka 

tentang matematika dan atomisme, masing-masing, telah 

menetapkan dasar untuk matematika dan ilmu fisika. 

Aristoteles dan sofis seperti Gorgias mengembangkan 

ilmu logika dan retorika, sangat mempengaruhi bidang 

hukum, pendidikan, dan ilmu politik. Aristoteles, dengan 

karyanya yang monumental dalam logika, terutama dalam 

buku "Organon," menguraikan prinsip-prinsip dasar 

penalaran yang sistematis dan valid. Karyanya 

memberikan kerangka bagi argumentasi yang koheren dan 

deduktif, yang menjadi esensial dalam analisis hukum dan 

debat akademis. 

Sementara itu, Gorgias dan para sofis lainnya 

menekankan pentingnya retorika, seni berargumen dan 

persuasi, dalam kehidupan publik. Mereka menunjukkan 

bagaimana bahasa dan pidato dapat digunakan untuk 

mempengaruhi dan meyakinkan orang lain, keterampilan 

yang sangat berharga dalam bidang hukum, pendidikan, 

dan politik. Retorika menjadi alat penting bagi advokat 

hukum dalam pengadilan, pendidik dalam mengajar, dan 

politisi dalam meraih dukungan. Kolaborasi dan perdebatan 

antara pandangan Aristoteles dan para sofis memperkaya 

disiplin logika dan retorika, memberikan landasan yang 

kokoh bagi praktik dan teori dalam berbagai bidang 

keilmuan dan profesional. 



 94 

Plato dan Aristoteles mengembangkan teori politik 

yang mendalam yang terdokumentasi dalam karya-karya 

seperti "Republik" dan "Politik." Ide-ide mereka tentang 

keadilan, demokrasi, dan bentuk pemerintahan telah 

mempengaruhi struktur dan teori politik modern. Dalam 

"Republik," Plato menggambarkan visi idealnya tentang 

negara yang adil, di mana setiap individu memainkan peran 

yang sesuai dengan kemampuan dan bakat mereka. Dia 

juga mengkritik demokrasi sebagai sistem yang rentan 

terhadap kerusakan oleh kepentingan pribadi dan 

ketidakmampuan massa untuk membuat keputusan yang 

bijaksana. 

Aristoteles, dalam "Politik," menawarkan analisis 

yang lebih empiris dan realistis tentang berbagai bentuk 

pemerintahan, termasuk monarki, aristokrasi, dan 

demokrasi. Dia menekankan pentingnya keseimbangan dan 

moderasi dalam pemerintahan, serta peran warga negara 

dalam mencapai kesejahteraan bersama. Aristoteles juga 

memperkenalkan konsep keadilan distributif dan keadilan 

korektif, yang menjadi dasar penting dalam teori politik dan 

hukum. 

Gagasan-gagasan Plato tentang filosofi pemerintahan 

dan visi ideal negara, bersama dengan pendekatan 

pragmatis Aristoteles terhadap politik dan pemerintahan, 

telah membentuk dasar bagi banyak pemikiran politik di 

dunia Barat. Pemikiran mereka terus menjadi referensi 

dalam diskusi tentang keadilan, etika politik, dan desain 

institusi pemerintahan hingga hari ini. 

Konsep etika Nicomachean Aristoteles tentang 

"kebajikan" dan "jalan tengah" masih relevan dalam debat 

etika kontemporer. Dalam karyanya "Etika Nicomachean," 

Aristoteles mendefinisikan kebajikan sebagai kualitas 

karakter yang memungkinkan seseorang untuk hidup 

sesuai dengan rasionalitas dan mencapai eudaimonia, atau 

kebahagiaan yang sejati. Kebajikan, menurut Aristoteles, 

adalah sikap yang menduduki posisi tengah antara dua 

ekstrem, yaitu kekurangan dan kelebihan. 



 95 

Misalnya, keberanian adalah kebajikan yang berada 

di antara pengecut (kekurangan) dan nekat (kelebihan). 

Konsep "jalan tengah" atau "moderasi" ini menekankan 

pentingnya keseimbangan dalam segala aspek kehidupan 

dan pengambilan keputusan etis. Dalam konteks ini, etika 

Aristoteles mengajarkan bahwa kebajikan bukan hanya 

tentang tindakan yang benar, tetapi juga tentang memiliki 

disposisi internal yang benar yang memandu tindakan 

tersebut. 

Relevansi teori ini dalam debat etika kontemporer 

terlihat dalam berbagai isu seperti bioetika, etika 

profesional, dan etika lingkungan, di mana keseimbangan 

antara berbagai kepentingan sering menjadi fokus utama. 

Prinsip moderasi dan keseimbangan Aristoteles 

menawarkan panduan praktis untuk mencapai keputusan 

etis yang bijaksana, menghindari ekstrem yang dapat 

merugikan diri sendiri atau orang lain. Dengan demikian, 

etika Aristoteles tetap menjadi salah satu kerangka berpikir 

yang berpengaruh dalam memahami dan mempraktikkan 

moralitas dalam dunia modern. 

Estetika Plato dan Aristoteles, yang mempelajari 

keindahan dan seni, membentuk basis teori seni Barat dan 

kritik seni. Plato, dalam karyanya seperti "Republik" dan 

"Ion," sering memandang seni dengan kecurigaan. Ia 

percaya bahwa seni hanyalah tiruan dari dunia nyata, yang 

pada gilirannya adalah bayangan dari dunia ide yang lebih 

tinggi dan lebih sempurna. Oleh karena itu, seni bisa 

menyesatkan karena mengalihkan perhatian manusia dari 

kebenaran yang lebih mendalam. Namun, Plato juga 

mengakui kekuatan emosional dan edukatif dari seni, 

meskipun ia tetap berhati-hati terhadap potensi bahaya 

moral dan intelektualnya. 

Di sisi lain, Aristoteles memberikan pandangan yang 

lebih positif tentang seni dalam "Poetika." Ia melihat seni, 

terutama tragedi, sebagai bentuk mimemis (peniruan) yang 

penting untuk memahami dan mengungkapkan 

pengalaman manusia. Aristoteles menekankan bahwa seni 

memiliki nilai pendidikan dan katarsis, memungkinkan 



 96 

penonton untuk mengalami dan melepaskan emosi melalui 

keterlibatan dengan karya seni. Menurutnya, seni 

membantu dalam memahami realitas dan memberikan 

wawasan tentang sifat manusia dan kehidupan. 

Pandangan-pandangan ini membentuk dasar teori 

seni dan kritik seni Barat. Pandangan Plato mengilhami 

pendekatan yang lebih skeptis dan analitis terhadap seni, 

sering kali menekankan fungsi moral dan pendidikan seni. 

Sementara itu, pandangan Aristoteles mendukung 

pemahaman seni sebagai ekspresi emosional dan 

intelektual yang signifikan, yang dapat memperkaya dan 

memperdalam pengalaman manusia. Kedua pendekatan ini 

terus mempengaruhi cara kita mengevaluasi, memahami, 

dan menghargai seni dalam konteks budaya dan filosofis 

yang lebih luas. 

Pemikiran sofis dan skeptis seperti Pyrrho dari Elis 

mempromosikan pandangan bahwa pengetahuan mutlak 

mungkin tidak mungkin, mempengaruhi perkembangan 

filsafat skeptis dan eksistensialis. Melalui kontak dengan 

budaya lain (seperti Persia, Mesir, dan kemudian Islam), 

pemikiran Yunani diuji dan diperkaya, yang mengarah pada 

sinergi ilmu pengetahuan dan filsafat di era selanjutnya. 

Tokoh-tokoh filsafat Yunani kuno tidak hanya 

membentuk dasar pemikiran Barat tetapi juga menjadi titik 

sentral dalam dialog intelektual di seluruh dunia, 

menunjukkan bagaimana ide-ide mereka telah 

menyeberang budaya dan milenium. Peran mereka dalam 

sejarah intelektual tidak hanya terbatas pada pengaruh 

langsung mereka tetapi juga bagaimana mereka telah 

diinterpretasi, dikritik, dan diadaptasi oleh pemikir di era 

berikutnya. 
 

1. Al-Ghazali 
 

Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, 

lebih dikenal sebagai Al-Ghazali, adalah seorang 

cendekiawan Muslim yang karyanya menggabungkan 

teologi, filsafat, dan mistisisme Sufi, memiliki dampak yang 

mendalam dan berjangka panjang pada pemikiran Islam 



 97 

dan lebih luas lagi, pada skolastisisme Barat. 

Kehidupannya dan karyanya menggambarkan transisi 

penting dari pemikiran filosofis ke spiritualitas dalam 

konteks Islam. 

Riwayat Hidup Dan Perkembangan Intelektual Al-

Ghazali Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-

Ghazali, lebih dikenal sebagai Al-Ghazali, adalah seorang 

filsuf, teolog, dan mistikus Muslim yang memiliki pengaruh 

besar dalam Islam Sunni. Riwayat hidupnya dan 

kontribusinya ke dalam dunia intelektual Islam menandai 

dia sebagai salah satu pemikir paling berpengaruh dalam 

sejarah Islam. 
 

Biografi Singkat 
 

Latar Belakang dan Pendidikan: Al-Ghazali lahir 

pada tahun 1058 M di Tus, Persia (modern Iran). Dia 

menerima pendidikan yang intensif dalam ilmu-ilmu Islam, 

termasuk teologi, hukum Islam, dan filsafat. Al-Ghazali 

kemudian menjadi profesor di Madrasah Nizamiyya di 

Baghdad, yang pada waktu itu adalah salah satu pusat 

pembelajaran terkemuka di dunia Islam. 
 

Krisis Spiritual dan Pergulatan Intelektual 
 

Sekitar tahun 1095, al-Ghazali mengalami krisis 

spiritual dan intelektual yang mendalam yang 

menyebabkan dia meninggalkan posisinya di Baghdad. Ia 

merasa bahwa pengetahuan yang diperoleh melalui akal 

dan filosofis tidak cukup untuk mencapai kebenaran 

spiritual yang sejati. 

Puncak karir akademisnya diikuti oleh krisis spiritual 

yang mendalam, yang mendorongnya untuk meninggalkan 

Baghdad dan mengejar kehidupan sufi yang ascetik. Periode 

ini juga menjadi titik balik dalam pemikirannya, dari 

filsafat rasional ke mistisisme sufi. 

Pendidikan Awal: Ia memulai pendidikan agamanya 

di kota kelahirannya, belajar ilmu fikih (yurisprudensi 

Islam) dan berbagai disiplin ilmiah lainnya. Studi Lanjutan: 

Al-Ghazali kemudian pergi ke Nishapur, salah satu pusat 



 98 

ilmu pengetahuan di Persia saat itu. Di sana, ia belajar di 

bawah bimbingan Imam al-Haramayn al-Juwayni, seorang 

ulama terkemuka dalam teologi Asy'ari dan ilmu kalam. 

Dari al-Juwayni, al-Ghazali menerima pengajaran yang 

solid dalam ilmu teologi dan filsafat. 
 

Perkembangan Intelektual 
 

Di Nizamiyya Baghdad: Al-Ghazali diangkat menjadi 

profesor di Madrasah Nizamiyya di Baghdad pada tahun 

1091. Posisi ini sangat prestisius dan memungkinkan al-

Ghazali untuk menulis dan mengajar dengan leluasa. Saat 

inilah ia mulai mendalami dan kemudian mengkritik 

filsafat dan tasawuf. 

Periode Pertapaan: Setelah meninggalkan Baghdad, 

al-Ghazali melakukan perjalanan ke Damaskus, Yerusalem, 

dan Mekkah. Dia menghabiskan waktu beberapa tahun 

dalam isolasi, meditasi, dan penulisan intensif. Dalam 

periode ini, ia menulis beberapa karya terpentingnya, 

termasuk "Ihya' 'Ulum al-Din" (Menghidupkan Kembali 

Ilmu Agama), yang menjadi salah satu buku paling 

berpengaruh dalam dunia Islam. 
 

Kontribusi Intelektual 
 

"Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof): 

Salah satu karya terkenal al-Ghazali, di mana ia mengkritik 

dan membantah banyak doktrin filosofis yang diajarkan 

oleh para filsuf sebelumnya, terutama Aristoteles, Avicenna 

(Ibn Sina), dan Al-Farabi. Al-Ghazali berargumen bahwa 

banyak dari pandangan mereka tidak sesuai dengan ajaran 

Islam ortodoks. 

Pengaruh pada Tasawuf: Al-Ghazali juga sangat 

berpengaruh dalam pengembangan tasawuf dalam Islam. 

Melalui karya-karyanya, ia berusaha menyatukan ortodoksi 

Islam dengan praktek spiritual sufisme, mempromosikan 

pendekatan yang lebih mendalam dan pribadi dalam 

beragama. 



 99 

Filsafat Etika dan Pendidikan: Dalam karyanya, al-

Ghazali juga menekankan pentingnya etika dan pendidikan 

dalam mencapai kesempurnaan spiritual dan intelektual. 
 

Warisan 
 

Al-Ghazali sering dianggap sebagai "Penjaga Kedua" 

Islam (setelah Imam al-Shafi'i) karena perannya dalam 

membentuk pemikiran teologis dan spiritual dalam Islam 

Sunni. Pengaruhnya terus terasa dalam studi teologi, 

filsafat, dan spiritualitas Islam. Karya-karyanya masih 

diajarkan di madrasah-madrasah dan universitas di 

seluruh dunia Islam, menegaskan warisan intelektualnya 

yang abadi. 
 

Karya-Karya Al-Ghazali 
 

Al-Ghazali adalah seorang cendekiawan dan pemikir 

yang produktif, meninggalkan warisan karya-karya yang 

kaya dan beragam yang telah mempengaruhi teologi, 

filsafat, psikologi, dan spiritualitas Islam. Beberapa karya 

pentingnya meliputi:  
 

Ihya' 'Ulum al-Din (Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu 
Agama) 
 

Ini adalah karya paling terkenal dan berpengaruh dari 

al-Ghazali, sering dianggap sebagai salah satu karya agung 

dalam sastra Islam. Buku ini adalah kumpulan yang 

ekstensif dari ajaran-ajaran Islam mengenai kehidupan 

spiritual dan praktis, dibagi menjadi empat bagian utama 

yang mencakup tindakan ibadah, adab, cara menuju 

keselamatan, dan kehancuran akibat dosa. "Ihya" bertujuan 

untuk mengintegrasikan aspek-aspek legalistik Islam 

dengan dimensi spiritual yang lebih dalam. Ini adalah salah 

satu karya terpentingnya, yang mencoba menyintesiskan 

pemikiran ortodoks dan tasawuf, serta menekankan 

pentingnya spiritualitas dalam agama. 
 

 

 

 

 

 



 100 

Tahafut al-Falasifah (Incoherence of the Philosophers) 
 

Dalam karya ini, al-Ghazali menyerang filosofis 

Yunani dan para pengikut mereka di dunia Islam, terutama 

Avicenna (Ibn Sina), dengan tujuan untuk menunjukkan 

kontradiksi internal dalam pemikiran filosofis mereka. Al-

Ghazali berargumen bahwa hanya melalui wahyu ilahi dan 

intuisi mistik—bukan dengan rasio semata—manusia dapat 

mencapai kebenaran tertinggi. 
 

Mishkat al-Anwar (Niche of Lights) 
 

Buku ini adalah studi tentang konsep cahaya dalam 

konteks metafisika dan simbolisme dalam Al-Qur'an. Al-

Ghazali mengeksplorasi ide-ide filosofis dan teologis 

mengenai cahaya sebagai metafora ilahi, menawarkan 

wawasan tentang pemahaman mistik dalam Islam. 
 

Al-Munqidh min al-Dalal (Penyelamat dari Kesesatan) 
 

Karya ini adalah autobiografi intelektual al-Ghazali 

yang menggambarkan perjalanan spiritual dan 

intelektualnya. Dalam teks ini, al-Ghazali menjelaskan 

keraguan yang dialaminya sebelum akhirnya menemukan 

kebenaran spiritual melalui Sufisme. Buku ini memberikan 

wawasan pribadi tentang krisis intelektual dan spiritual 

yang dialami oleh al-Ghazali serta pemikirannya tentang 

hubungan antara filsafat, teologi, dan mistisisme. 
 

Kimya al-Sa'adah (Alkimia Kebahagiaan) 
 

Buku ini lebih terfokus pada etika dan psikologi. Al-

Ghazali membahas konsep jiwa, sifat-sifatnya, dan 

bagaimana pembersihan jiwa dapat membawa kebahagiaan 

sejati. Buku ini diarahkan untuk pembaca yang lebih luas 

dan bertujuan untuk menunjukkan bagaimana pemahaman 

dan praktik agama dapat menyempurnakan jiwa manusia 

dan membawanya ke kebahagiaan abadi. 
 

Karya-karya al-Ghazali secara luas dipuji karena 

kedalaman dan ketajamannya serta kemampuannya untuk 

menyatukan pengetahuan teoretis dan praktis dalam Islam. 



 101 

Mereka terus dipelajari dan dihormati, tidak hanya dalam 

konteks agama tapi juga dalam studi filsafat dan 

spiritualitas. 
 

Pandangan Al-Ghazali Terhadap Filsafat 
 

Al-Ghazali memiliki hubungan yang kompleks dan 

sering kali kritis terhadap filsafat. Meskipun ia 

mempelajari dan menguasai karya-karya para filsuf besar 

seperti Aristoteles dan Avicenna (Ibn Sina), pandangannya 

terhadap filsafat sangat berubah sepanjang hidupnya, 

terutama setelah mengalami krisis spiritual yang 

mendalam. Ini tercermin dalam berbagai karyanya yang 

mengevaluasi ulang peran dan nilai filsafat dalam konteks 

Islam. 
 

Kritik Terhadap Filsafat 
 

Dalam karya terkenalnya, "Tahafut al-Falasifah" 
(Kerancuan Para Filosof), al-Ghazali menyerang filsafat 

Yunani yang telah diadopsi dan disesuaikan oleh para filsuf 

Muslim seperti Al-Farabi dan Avicenna. Kritiknya terfokus 

pada beberapa isu kunci: 
 

a. Masalah Metafisika 
 

Al-Ghazali berpendapat bahwa para filsuf yang 

mengklaim memiliki pengetahuan metafisika melalui akal 

dan logika saja sebenarnya telah melampaui batas 

kapasitas intelektual manusia. Dia menolak pandangan 

mereka tentang abadi dan tidak terciptanya alam semesta, 

serta penolakan mereka terhadap kebangkitan fisik setelah 

kematian—pandangan yang bertentangan dengan ajaran 

Islam. 
 

b. Emanasionalisme 
 

Al-Ghazali khususnya menentang doktrin emanasi 

yang dipopulerkan oleh Neoplatonis dan diadopsi oleh 

beberapa filsuf Muslim, yang menyatakan bahwa Tuhan 

menciptakan alam semesta melalui serangkaian emanasi 

yang tak terhindarkan daripada kehendak bebas. 



 102 

c. Kesatuan Intelek dan Dunia 
 

Al-Ghazali juga mengkritik konsep bahwa intelek 

manusia pada akhirnya dapat bersatu dengan intelek 

universal, sebuah ide yang dipromosikan oleh Avicenna. 

Pertahanan atas Filsafat 
 

Meskipun kritis terhadap aspek-aspek tertentu dari 

filsafat Yunani, al-Ghazali tidak sepenuhnya menolak 

filsafat. Ia mengakui pentingnya logika (mantik) dan 

beberapa aspek filsafat alam sebagai alat untuk 

memperdalam pemahaman ilmiah dan teologis. Dalam 

karyanya "Maqasid al-Falasifa" (Tujuan Para Filsuf), al-

Ghazali menyajikan ringkasan pendidikan filsafat yang 

cukup objektif dan menunjukkan bahwa ia menguasai 

materi tersebut secara mendalam. 
 

Penerimaan Terakhir 
 

Pandangan akhir al-Ghazali tentang filsafat lebih 

mendalam dan spiritual. Ia memandang filsafat sebagai 

sebuah alat yang bisa bermanfaat jika digunakan dengan 

benar, tetapi berpotensi menyesatkan jika dipisahkan dari 

kebenaran wahyu dan spiritualitas. Dalam karyanya yang 

introspektif, "Al-Munqidh min al-Dalal" (Penyelamat dari 

Kesesatan), al-Ghazali menekankan bahwa pengetahuan 

sejati dan kepastian hanya dapat dicapai melalui 

pengalaman mistik dan pencerahan spiritual, bukan 

melalui diskursus rasional semata. 

Secara keseluruhan, pandangan al-Ghazali terhadap 

filsafat menunjukkan penghormatan terhadap warisan 

intelektual Islam sekaligus penekanan kuat pada 

kebutuhan untuk mengintegrasikan pengetahuan tersebut 

dengan spiritualitas dan keimanan Islam yang mendalam. 
 

Filsafat Al-Ghazali 
 

Kritik terhadap Filsafat dan Logika 
 

Al-Ghazali berpendapat bahwa filsafat Yunani, 

khususnya Aristoteles yang diinterpretasikan oleh filsuf 

Muslim sebelumnya, sering bertentangan dengan ajaran 



 103 

Islam yang esensial, seperti konsep keilahian dan 

kehidupan setelah kematian. Kritiknya berfokus pada 

kegagalan filsafat dalam mengakomodasi kebenaran 

transenden yang hanya bisa dicapai melalui wahyu dan 

mistisisme. 
 

Skepticisme Epistemologis 
 

Dia memperkenalkan keraguan metodis dalam 

mencari kebenaran ilmu pengetahuan, mengajukan bahwa 

kepastian absolut hanya dapat diperoleh melalui 

pengalaman spiritual atau wahyu ilahi—bukan melalui 

rasio atau indera. 
 

Kritik Al-Ghazali Terhadap Filosof 
 

Al-Ghazali dikenal karena kritiknya yang tajam dan 

terstruktur terhadap filsafat dan filsuf-filsuf yang ia anggap 

menyimpang dari ajaran Islam yang ortodoks. Kritiknya 

yang paling terkenal terhadap filsuf terkandung dalam 

karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan Para Filosof), 

yang secara langsung menargetkan filsafat Aristoteles 

seperti yang diinterpretasikan dan dikembangkan oleh 

filsuf Muslim seperti Al-Farabi dan Avicenna (Ibn Sina). 

Dalam buku ini, Al-Ghazali menantang beberapa doktrin 

utama yang dia anggap tidak hanya salah secara filosofis 

tetapi juga berpotensi sesat dan berbahaya secara spiritual. 
 

Pokok Kritik Al-Ghazali 
 

a. Kekalnya Dunia 
 

Al-Ghazali membantah pandangan Aristotelian yang 

diadopsi oleh para filsuf Muslim bahwa alam semesta 

adalah kekal dan tidak tercipta. Menurut Islam, alam 

semesta diciptakan oleh Allah dari ketiadaan, yang 

bertentangan dengan konsep filsafat yang menyatakan 

bahwa alam semesta ada secara abadi tanpa awal 

penciptaan. Al-Ghazali berargumen bahwa pandangan 

kekekalan dunia mengabaikan kemahakuasaan dan 

keaktifan Allah. 
 



 104 

b. Penolakan Kebangkitan Tubuh 
 

Para filsuf seperti Avicenna sering 

menginterpretasikan kebangkitan yang dijelaskan dalam 

Al-Qur'an secara metaforis atau spiritual, bukan sebagai 

kebangkitan fisik. Al-Ghazali menentang pandangan ini 

karena secara langsung bertentangan dengan ajaran dasar 

Islam tentang Hari Penghakiman dan kebangkitan fisik 

tubuh. 
 

c. Konsep Ilahi 
 

Al-Ghazali juga menolak pandangan filsafat tentang 

Allah yang terbatas pada seorang pencipta yang tidak 

terlibat dalam urusan dunia. Menurut Al-Farabi dan 

Avicenna, Allah tidak memiliki pengetahuan tentang hal-

hal individu di dunia; Dia hanya mengetahui universal. Al-

Ghazali mengkritik pandangan ini karena mengurangi 

kemahatahuan dan keaktifan Allah, yang sangat penting 

dalam pandangan teologis Islam. 
 

d. Kasualitas 
 

Salah satu kritik paling radikal Al-Ghazali terhadap 

filsafat adalah penolakannya terhadap doktrin kasualitas 

Aristotelian, yaitu ide bahwa setiap kejadian memiliki 

penyebab yang pasti. Al-Ghazali berpendapat bahwa 

menerima kasualitas sepenuhnya akan menghilangkan 

kemungkinan mujizat dan mengurangi kedaulatan Allah. 

Menurutnya, Allah tidak terikat oleh sebab-musabab 

alamiah, dan segala sesuatu terjadi oleh kehendak-Nya 

saja. 
 

Dampak Kritik Al-Ghazali 
 

Kritik Al-Ghazali telah menyebabkan debat sengit di 

kalangan umat Islam dan memiliki dampak jangka panjang 

pada pengajaran filsafat di dunia Muslim. Meskipun 

kritiknya menyebabkan menurunnya minat terhadap studi 

filsafat rasional untuk beberapa waktu, ia juga memicu 

pertumbuhan ilmu Kalam dan tasawuf yang menekankan 



 105 

lebih banyak pada intuisi mistik dan pengalaman spiritual 

daripada pendekatan rasional semata. 

Al-Ghazali sendiri tidak sepenuhnya menolak 

penggunaan akal atau filsafat; ia mengakui pentingnya akal 

dan logika dalam mengerti agama, tetapi menekankan 

bahwa pengetahuan spiritual yang lebih dalam hanya dapat 

dicapai melalui pencerahan spiritual dan pengalaman 

langsung dengan yang Ilahi. 
 

Pencarian Tuhan Dan Dalil Wujud Tuhan Menurut Al-

Ghazali 
 

Al-Ghazali, sebagai salah satu pemikir dan mistikus 

Islam terbesar, menghabiskan banyak waktu dalam 

karyanya untuk membahas tentang eksistensi dan 

pencarian Tuhan. Bagi Al-Ghazali, pencarian Tuhan adalah 

perjalanan spiritual yang melibatkan baik akal maupun 

hati. Dia menawarkan berbagai dalil untuk membuktikan 

wujud Tuhan, yang sebagian besar berakar pada tradisi 

Islam dan pengalaman mistik, serta menggunakan 

beberapa argumen yang diadaptasi dari filsuf sebelumnya. 
 

Pencarian Tuhan 
 

Al-Ghazali percaya bahwa untuk benar-benar 

mengenal Tuhan, seseorang harus melampaui sekadar 

pengetahuan teoretis atau filosofis. Pencarian ini 

melibatkan transformasi spiritual yang mendalam, yang 

sering kali diperoleh melalui praktik tasawuf atau sufisme. 

Al-Ghazali menekankan pentingnya pembersihan hati dan 

menjalani hidup yang saleh untuk mencapai ma'rifat 

(pengetahuan intuitif dan spiritual tentang Tuhan). 

Menurutnya, hanya melalui pembersihan jiwa dan hati ini, 

seseorang dapat membuka "mata hati" yang 

memungkinkan penglihatan spiritual langsung ke dalam 

realitas ilahi. 
 

 
 
 
 



 106 

Dalil Wujud Tuhan 
 

Al-Ghazali menggunakan beberapa argumen untuk 

membuktikan eksistensi Tuhan, yang mencakup argumen 

filosofis dan teologis: 
 

a. Dalil Kalam Cosmological (Dalil Al-Huduth) 
 

Salah satu argumen paling terkenal dari Al-Ghazali 

adalah dalil tentang keberadaan awal alam semesta. Al-

Ghazali berpendapat bahwa karena setiap fenomena dalam 

alam semesta memiliki titik awal atau muncul setelah tidak 

ada, maka harus ada Pencipta yang kekal dan tidak tercipta 

yang memulai penciptaan. Segala sesuatu yang ada harus 

memiliki penyebab, dan rantai penyebab ini harus berakhir 

pada suatu entitas yang tidak memerlukan penyebab, yaitu 

Tuhan. 
 

b. Argumen Desain (Teleological) 
 

Al-Ghazali juga mengemukakan bahwa ketertiban 

dan kompleksitas dalam desain alam semesta menunjukkan 

adanya perancang yang cerdas. Kompleksitas dan 

kesempurnaan dalam penciptaan—dari cara benda langit 

bergerak hingga kekompleksan organisme hidup—

menurutnya, tidak mungkin terjadi secara kebetulan tanpa 

adanya pengarah yang mahatahu. 
 

c. Dalil Tentang Kehendak Bebas (Volitional Argument) 
 

Al-Ghazali menolak pandangan deterministik dan 

berpendapat bahwa kemampuan manusia untuk 

melakukan pilihan bebas adalah bukti bahwa ada kehendak 

ilahi yang lebih tinggi yang mengatur alam semesta. 

Kehendak bebas manusia mencerminkan kehendak bebas 

Tuhan. 
 

Pengaruh dan Kritik 
 

Pandangan Al-Ghazali tentang Tuhan dan dalil-

dalilnya telah mendapat pujian karena kedalamannya dan 

juga kritik, khususnya dari kalangan filsuf dan teolog yang 

lebih rasionalis atau materialis. Namun, argumen dan 



 107 

metode Al-Ghazali dalam menjelaskan dan membela 

kepercayaan pada Tuhan terus mempengaruhi pemikiran 

teologis dalam Islam dan juga dipelajari oleh sarjana 

agama-agama lain sebagai contoh dari pendekatan spiritual 

dan filosofis dalam teologi. 
 

Kontribusi Utama 
 

Integrasi Sufisme 
 

Karyanya yang paling berpengaruh, "Ihya," adalah 

upaya untuk mengintegrasikan praktik sufi dengan teologi 

Islam ortodoks, menunjukkan bahwa pencarian ilahi tidak 

hanya melalui studi tetapi juga melalui pengalaman 

spiritual yang mendalam. 
 

Pengaruh pada Teologi Islam 
 

Pendekatannya yang mengkritik dan sering kali 

menolak filsafat rasional mendukung kecenderungan anti-

filsafat dalam beberapa lingkaran Islam setelahnya. Al-

Ghazali dianggap oleh banyak orang sebagai penyebab 

kemunduran studi filsafat rasional di dunia Islam, 

meskipun pandangan ini sering diperdebatkan. 

Al-Ghazali adalah sosok yang kompleks dan 

paradoksikal dalam sejarah Islam; dia adalah seorang 

kritikus keras filsafat Yunani yang telah dimodifikasi untuk 

konsistensi dengan Islam, namun dia juga memperkaya 

tradisi Islam dengan mistisisme Sufi yang kaya. Melalui 

karyanya, ia berhasil menavigasi dan mendefinisikan ulang 

batas-batas antara rasionalitas dan spiritualitas, 

memberikan dasar yang kuat untuk spiritualitas Islam 

yang diinformasikan secara intelektual dan emosional. 

Pengaruhnya terasa tidak hanya dalam konteks Islam 

tetapi juga dalam pemikiran Barat, khususnya melalui 

pengaruhnya terhadap filsuf-filsuf skolastik Kristen. 
 

Penjelasan ini memberikan gambaran yang 

komprehensif tentang kehidupan, pemikiran, dan pengaruh 

Al-Ghazali, menyoroti bagaimana karya dan pandangannya 

tentang kebenaran, pengetahuan, dan spiritualitas terus 



 108 

memberikan wawasan yang relevan untuk studi agama dan 

filsafat hari ini. 
 

2. Ibnu Rusyd (Averroes) 
 

Ibnu Rusyd, lebih dikenal di Barat sebagai Averroes, 

adalah salah satu filsuf, astronom, dan dokter paling 

berpengaruh dari Andalusia. Karyanya yang ekstensif atas 

Aristoteles tidak hanya membantu melestarikan pemikiran 

Aristotelian melalui Abad Pertengahan, tetapi juga 

menetapkan dasar bagi Renaisans Eropa dan kemajuan 

dalam skolastisisme. 
 

Biografi Singkat 
 

Tahun Hidup: Ibnu Rusyd lahir pada tahun 1126 M di 

Cordoba, Andalusia, yang pada waktu itu merupakan salah 

satu pusat ilmu pengetahuan dan budaya terbesar di Eropa. 

Dia menerima pendidikan yang luas di bidang ilmu agama, 

hukum, filsafat, dan kedokteran. Ibnu Rusyd berasal dari 

keluarga yang terkenal dalam bidang hukum dan ilmu 

agama, yang memberinya akses ke berbagai sumber ilmu 

pengetahuan. 
 

Karier dan Kontribusi 
 

Dia adalah seorang polymath yang karyanya 

mencakup berbagai bidang termasuk filsafat, teologi, 

kedokteran, astronomi, dan hukum. Ibnu Rusyd diangkat 

menjadi hakim agama di Sevilla dan kemudian sebagai 

dokter pribadi untuk keluarga kerajaan Almohad. 
 

Komentar Aristoteles 
 

Dia menulis serangkaian komentar ekstensif tentang 

hampir semua karya Aristoteles, yang bertujuan 

memperkenalkan kembali dan mengklarifikasi pemikiran 

filsuf Yunani tersebut untuk dunia Islam dan kemudian 

bagi dunia Barat. Komentarnya sangat berpengaruh dalam 

pemikiran Skolastik Kristen. 
 

 

 

 



 109 

Filsafat dan Teologi 
 

Salah satu tema utama dalam karya Ibnu Rusyd 

adalah upaya untuk mendamaikan dan mempertahankan 

kecocokan antara filsafat dan Islam. Dia berpendapat 

bahwa tidak ada kontradiksi sejati antara filsafat dan 

wahyu ilahi. 
 

Pemikiran dan Filosofi 
 

Harmonisasi Agama dan Filsafat: Ibnu Rusyd 

memandang agama dan filsafat sebagai dua cara untuk 

mengakses kebenaran yang sama. Dia berpendapat bahwa 

apa yang diajarkan oleh filsafat secara rasional harus 

selaras dengan apa yang diungkapkan oleh agama secara 

simbolis. 

Teori Intelek: Salah satu kontribusi terpentingnya 

adalah teorinya tentang intelek, khususnya konsep "intelek 

aktif," yang menjelaskan bagaimana pengetahuan manusia 

menjadi aktual dan lengkap. 
 

Akhir Kehidupan dan Warisan 
 

Akhir Kehidupan: Ibnu Rusyd mengalami periode di 

mana beberapa karyanya dikritik dan dibakar, dan dia 

sempat terasingkan. Namun, dia dipulihkan ke posisi 

akademisnya sebelum meninggal pada tahun 1198 di 

Marrakech, Maroko. 

Warisan Karya Ibnu Rusyd memiliki dampak besar 

tidak hanya dalam Islam tetapi juga dalam pemikiran 

Eropa, terutama selama Renaisans, di mana karyanya 

membantu memicu minat baru dalam Aristoteles dan 

rasionalisme. Dia terutama mempengaruhi para pemikir 

seperti Thomas Aquinas dan banyak filsuf lain dalam 

tradisi Skolastik. 

Ibnu Rusyd dianggap sebagai salah satu filsuf terakhir 

dari Zaman Keemasan Islam dan sering dikenang karena 

upayanya yang gigih untuk mendamaikan logika Aristoteles 

dengan prinsip-prinsip Islam, serta peranannya dalam 

menjembatani dunia intelektual Timur dan Barat. 
 



 110 

Karya Utama 
 

Ibnu Rusyd terkenal dengan komentar-komentarnya 

atas karya Aristoteles, yang dia tulis untuk menjelaskan 

pemikiran filsuf Yunani tersebut kepada publik Arab dan 

memperbaiki kesalahpahaman. Komentar-komentarnya 

menjadi sangat berpengaruh, tidak hanya dalam dunia 

Islam tetapi juga di Eropa. 
 

Kontribusi Utama 
 

Pengaruh pada Filsafat Barat 
 

a. Skolastisisme 
 

Komentar-komentarnya atas Aristoteles 

diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi teks-

teks standar di universitas-universitas Eropa selama Abad 

Pertengahan. Melalui karya-karyanya, Ibnu Rusyd 

berkontribusi penting pada perkembangan skolastisisme, 

yang mendominasi filsafat Eropa sampai Renaisans. 
 

b. Renaisans 
 

Pemikirannya juga membantu meletakkan dasar bagi 

pemikiran humanis Renaisans, yang mengutamakan 

110embali studi tentang manusia dan alam semesta dari 

perspektif yang lebih empiris dan rasional. 
 

Filsafat dan Sains 
 

Metodologi Ilmiah: Ibnu Rusyd juga memperjuangkan 

pentingnya metodologi ilmiah dan empirisme, mengkritik 

pandangan metafisika yang lebih spekulatif dan tidak 

berdasar pada observasi yang teliti. Pendekatannya ini 

mendorong pengembangan ilmu pengetahuan alam yang 

lebih kritis dan sistematis. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 111 

Filsafat Ibnu Rusyd 
 

Harmonisasi Filsafat dan Agama 
 

a. Dualitas Kebenaran 
 

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa tidak ada kontradiksi 

nyata antara filsafat dan agama. Bagi dia, kebenaran 

adalah satu; pengetahuan rasional dan wahyu 111lahi 

hanya dua cara yang berbeda untuk mencapai kebenaran 

yang sama tersebut. 
 

b. Filsafat sebagai Sarana Mendekatkan ke Agama 
 

Dia menegaskan bahwa filsafat dan ilmu pengetahuan 

rasional adalah alat untuk memperdalam pemahaman kita 

tentang wahyu dan tidak seharusnya dianggap sebagai 

ancaman terhadap iman. 
 

Rasionalisme dan Empirisme 
 

Berbeda dengan Al-Ghazali, Ibnu Rusyd menekankan 

pentingnya logika, rasio, dan pengamatan dalam mengejar 

pengetahuan. Dia berargumen bahwa metode ilmiah adalah 

cara yang paling efektif untuk memahami dunia. 
 

Karya-karya Ibnu Rusyd  
 

Ibnu Rusyd, atau Averroes, adalah seorang filsuf, 

teolog, dan dokter yang berkontribusi luas dalam berbagai 

bidang ilmu pengetahuan. Dia dikenal terutama karena 

komentarnya yang mendalam terhadap karya-karya 

Aristoteles, yang membantu membawa pemikiran 

Aristoteles kembali ke dalam diskursus Eropa melalui 

terjemahan karya-karyanya ke dalam bahasa Latin. 

Berikut adalah beberapa karya penting Ibnu Rusyd: 
 

a. Komentar tentang Karya Aristoteles 
 

Ibnu Rusyd menulis serangkaian komentar ekstensif 

terhadap hampir semua karya Aristoteles yang dikenal 

pada zamannya. Dia membedakan antara tiga jenis 

komentar: 



 112 

1) Jawami’ (Ringkasan) – Komentar singkat yang 

memberikan gambaran umum. 

2) Talakhis (Epitome) – Komentar yang lebih 

mendalam tetapi masih terjangkau bagi mereka 

yang tidak memiliki latar belakang filosofis yang 

luas. 

3) Syarh (Komentar) – Analisis yang sangat rinci dan 

teknis untuk pembaca yang sudah berpengalaman 

dalam filsafat. 
 

b. Tahafut al-Tahafut (The Incoherence of the 
Incoherence) 
 

Karya ini merupakan respons terhadap "Tahafut al-

Falasifah" karya Al-Ghazali, yang mengkritik filsuf Muslim 

karena menggunakan metode dan filsafat Yunani. Dalam 

"Tahafut al-Tahafut," Ibnu Rusyd membela filsafat dan 

rasionalitas Aristoteles, menunjukkan bahwa pemikiran Al-

Ghazali sendiri sering kali tidak konsisten. 
 

c. Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣ id (The 
Distinguished Jurist's Primer) 
 

Di dalam karya ini, Ibnu Rusyd menjelajahi hukum 

Islam dan memberikan analisis mendalam tentang berbagai 

interpretasi fiqih yang berbeda dalam Islam. Karya ini 

sangat berpengaruh dan digunakan sebagai referensi 

penting dalam studi hukum Islam. 
 

d. Kitab al-Kulyat fi al-Tibb (The Book of Generalities on 
Medicine) 
 

Ini adalah karya tentang kedokteran yang 

menggambarkan pandangan Ibnu Rusyd tentang berbagai 

topik medis, termasuk fisiologi dan terapi. Karya ini 

termasuk bagian dari serangkaian buku yang lebih besar 

yang dia tulis tentang kedokteran, yang didasarkan pada 

karya Galen, seorang dokter Yunani kuno. 
 

 

 

 

 

 



 113 

e. Fasl al-Maqal (Decisive Treatise) 
 

Dalam "Fasl al-Maqal," Ibnu Rusyd berargumen 

tentang kesesuaian studi filsafat dengan Islam, membela 

bahwa tidak hanya diperbolehkan untuk mempelajari 

filsafat tetapi juga merupakan kewajiban bagi mereka yang 

mampu secara intelektual. Karya ini merupakan upaya 

penting dalam menunjukkan bahwa wahyu dan akal dapat 

dan seharusnya harmonis dalam Islam. 
 

f. Kitab al-Muqaddimat (The Book of Exordiums) 
 

Karya ini berisi analisis filosofis dan komentar 

tentang logika Aristoteles, yang menjadi bagian penting 

dari kurikulum pendidikan di dunia Muslim dan Kristen 

selama abad pertengahan. 
 

Karya-karya Ibnu Rusyd telah berpengaruh tidak 

hanya dalam dunia Islam tetapi juga di Barat, di mana 

mereka menjadi sumber penting bagi para pemikir 

Skolastik dan membantu membentuk fondasi untuk 

Renaisans Eropa. Filsafatnya yang menekankan 

pentingnya akal dan harmonisasi antara agama dan filsafat 

tetap relevan dan dipelajari hingga saat ini. 
 

Pandangan Ibnu Rusyd terhadap filsafat 
 

Ibnu Rusyd, atau Averroes, memandang filsafat 

sebagai suatu disiplin ilmu yang tidak hanya penting tetapi 

juga esensial dalam memahami dunia dan 

menginterpretasikan ajaran agama. Pandangannya 

terhadap filsafat sangat dipengaruhi oleh keyakinannya 

bahwa tidak ada kontradiksi yang sejati antara filsafat dan 

agama—khususnya Islam—jika kedua bidang itu dipahami 

dan diterapkan dengan benar. 
 

Integrasi Filsafat dan Agama 
 

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan memberikan 

manusia akal untuk memahami dunia, dan oleh karena itu, 

menggunakan akal untuk mempelajari filsafat adalah 

bentuk ibadah yang sah. Menurutnya, filsafat dan agama, 



 114 

khususnya studi teologi, sejatinya mengarah pada 

kebenaran yang sama tetapi melalui rute yang berbeda. 

Filsafat menggunakan akal dan bukti rasional sedangkan 

agama menggunakan wahyu dan simbol. 
 

Harmonisasi antara Akal dan Wahyu 
 

Salah satu kontribusi besar Ibnu Rusyd dalam filsafat 

Islam adalah penguatannya terhadap ide bahwa akal 

(logika dan rasionalitas) dan wahyu (agama) tidak hanya 

kompatibel tetapi saling melengkapi. Ia membela gagasan 

bahwa kesalahpahaman atau konflik antara filsafat dan 

agama muncul dari interpretasi yang salah atau tidak 

memadai, bukan dari sumbernya sendiri. 
 

Filsafat sebagai Kewajiban bagi yang Mampu 
 

Dalam karyanya "Fasl al-Maqal" (Decisive Treatise), 
Ibnu Rusyd berargumen bahwa mempelajari filsafat adalah 

kewajiban bagi umat Islam yang memiliki kemampuan 

intelektual untuk melakukannya. Ia mengklaim bahwa 

filsafat—terutama logika—adalah alat penting untuk 

memahami makna sebenarnya dari teks-teks suci dan tidak 

hanya dibolehkan tetapi diperlukan untuk menjawab 

pertanyaan-pertanyaan teologis yang kompleks. 
 

Kritik terhadap Pemikiran Filosofis Sebelumnya 
 

Meskipun ia adalah pengagum berat Aristoteles, Ibnu 

Rusyd sering kali mengkritik interpretasi yang dibuat oleh 

filsuf Muslim sebelumnya, seperti Al-Farabi dan Avicenna 

(Ibn Sina), terutama terkait dengan cara mereka 

mengintegrasikan Neoplatonisme ke dalam penjelasan 

Aristotelian. Ia berusaha membersihkan apa yang ia lihat 

sebagai tambahan dan kesalahpahaman dalam karya-karya 

mereka untuk kembali ke apa yang ia percayai sebagai 

Aristotelianisme yang murni. 
 

Warisan dan Pengaruh 
 

Pandangan Ibnu Rusyd tentang filsafat telah 

membentuk landasan penting untuk dialog antara Timur 



 115 

dan Barat dan memainkan peran kunci dalam Renaisans 

Eropa, terutama melalui pengaruhnya terhadap para 

pemikir Skolastik seperti Thomas Aquinas. Meskipun 

dalam beberapa lingkaran Islam tradisional ia mungkin 

terlihat kontroversial, pandangannya telah memperkaya 

diskusi intelektual tentang peran akal dan wahyu dalam 

mencari kebenaran. 

Pandangan Ibnu Rusyd yang mendalam dan metodis 

terhadap filsafat mencerminkan upaya abadi untuk 

menyeimbangkan iman dan akal, sebuah tema yang terus 

relevan dalam diskursus filosofis dan teologis kontemporer. 
 

Hubungan Ibnu Rusyd dan Aristoteles 
 

Ibnu Rusyd, dikenal di dunia Barat sebagai Averroes, 

memiliki hubungan intelektual yang mendalam dengan 

Aristoteles, sering kali disebut sebagai "The Commentator" 
karena komentar ekstensifnya terhadap karya-karya 

Aristoteles. Keterkaitan ini bukan hanya penting dalam 

konteks dunia Islam tetapi juga dalam pengaruhnya 

terhadap pemikiran Barat, khususnya selama Abad 

Pertengahan dan Renaisans. 
 

Penerjemahan dan Komentar 
 

Ibnu Rusyd menganggap Aristoteles sebagai filsuf 

yang paling mendekati kebenaran absolut yang bisa dicapai 

oleh akal manusia. Dalam upaya untuk memurnikan dan 

menyebarkan pemikiran Aristoteles, Ibnu Rusyd 

mendedikasikan sebagian besar kariernya untuk 

menerjemahkan dan mengomentari hampir semua karya 

Aristoteles yang tersedia pada masanya. Dia menulis tiga 

jenis komentar: ringkasan, komentar menengah, dan 

komentar panjang, yang semuanya bertujuan untuk 

menjelaskan ide-ide Aristoteles dan membuatnya lebih 

mudah diakses dan dimengerti. 
 

Filosofi dan Logika 
 

Ibnu Rusyd mengadopsi dan memperkuat banyak 

doktrin Aristotelian, terutama logika Aristoteles dan 



 116 

pandangannya tentang metafisika, etika, dan ilmu alam. 

Dia menggunakan metode Aristotelian untuk membela 

pemahaman Islam yang rasional terhadap alam semesta, 

menjelaskan bahwa dunia beroperasi menurut hukum dan 

aturan yang dapat dipahami dan dianalisis secara rasional 

oleh akal manusia. 
 

Harmonisasi antara Filsafat dan Teologi 
 

Salah satu upaya terbesar Ibnu Rusyd adalah 

menyelaraskan filsafat Aristoteles dengan Islam. Seperti 

Aristoteles, Ibnu Rusyd berpendapat bahwa tidak ada 

kontradiksi antara akal (yang murni dan objektif dalam 

pendekatannya) dan wahyu (yang adalah kebenaran yang 

diterima melalui pengalaman religius). Kedua ranah 

pengetahuan tersebut, menurutnya, ketika dipahami 

dengan benar, saling mendukung dan memberikan 

gambaran yang lebih lengkap tentang kebenaran. 
 

Pengaruh dan Kritik 
 

Komentar Ibnu Rusyd terhadap Aristoteles tidak 

hanya memperkuat fondasi Aristotelianisme dalam dunia 

Islam tetapi juga membantu membawa Aristoteles kembali 

ke pusat studi filosofis di Eropa. Karyanya sangat 

berpengaruh di kalangan filsuf Skolastik, seperti Thomas 

Aquinas, yang mengambil banyak dari interpretasi Ibnu 

Rusyd. Namun, pendekatannya yang sangat rasional dan 

kadang-kadang dianggap terlalu mengakomodasi filsafat 

atas teologi mendapat kritik dari beberapa teolog Islam dan 

Kristen. 
 

Dengan demikian, hubungan Ibnu Rusyd dengan 

Aristoteles adalah salah satu kunci dalam sejarah 

pemikiran filosofis, yang membantu menjembatani 

pemikiran antara dunia klasik, dunia Islam, dan Eropa 

Abad Pertengahan, menggarisbawahi pentingnya dialog 

antarbudaya dan interdisipliner dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan dan filosofi. 
 

 

 



 117 

Pencarian Tuhan dan Dalil Wujud Tuhan 
 

Ibnu Rusyd, dikenal sebagai Averroes di Barat, 

memiliki pandangan yang sangat terstruktur dan filosofis 

terkait pencarian dan dalil keberadaan Tuhan. Sebagai 

seorang pemikir yang berusaha menyelaraskan filsafat 

Aristoteles dengan ajaran Islam, Ibnu Rusyd 

mengemukakan argumen yang rasional dan mendalam 

mengenai keberadaan Tuhan, yang dia anggap sebagai 

fondasi bagi semua eksplorasi ilmiah dan filosofis. 
 

Pencarian Tuhan 
 

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan, sebagai 

prinsip tertinggi dan penyebab pertama, bisa dikenali dan 

dipahami melalui studi alam semesta. Alam, menurutnya, 

beroperasi menurut hukum dan prinsip yang logis dan 

dapat dianalisis, yang semua menunjukkan pada desain 

yang rasional dan bijaksana. Untuk Ibnu Rusyd, pencarian 

Tuhan adalah melalui penggunaan akal dan penelaahan 

alam—mempelajari alam adalah mempelajari tanda-tanda 

kebesaran Tuhan. 
 

Dalil Wujud Tuhan 
 

Ibnu Rusyd memformulasikan beberapa argumen 

untuk membuktikan eksistensi Tuhan, yang banyak 

berakar pada filsafat Aristoteles serta melibatkan 

pemikiran logis dan metafisika: 
 

a. Argumen Gerakan (Dalil al-Haraka) 
 

Ibnu Rusyd menggunakan varian dari argumen 

Aristoteles tentang gerak. Dia berargumen bahwa karena 

ada gerakan di dunia, dan setiap gerakan harus memiliki 

penyebab, harus ada Penyebab Pertama yang tidak 

bergerak sendiri. Tuhan, sebagai Penyebab Pertama, adalah 

penggerak yang tidak bergerak, sumber dari semua gerakan 

tanpa sendiri bergerak. 
 

 

 

 

 



 118 

b. Argumen Kesatuan Intelek (Dalil al-'Aql) 
 

Ibnu Rusyd mengembangkan ide Aristoteles tentang 

intelek aktif, yang dia identifikasi dengan Tuhan. 

Menurutnya, Tuhan adalah sumber dari semua 

pengetahuan dan keberadaan, dan intelek manusia pada 

akhirnya berpartisipasi dalam intelek ilahi ini. 
 

c. Dalil Kausalitas 
 

Ia juga berpendapat bahwa semua yang ada di alam 

semesta memiliki penyebab, dan rantai penyebab ini tidak 

bisa kembali ke masa lalu secara tak terbatas. Oleh karena 

itu, harus ada Penyebab Pertama yang tidak sendiri 

disebabkan, yang adalah Tuhan. 
 

d. Kontingensi dan Keharusan 
 

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa karena ada hal-hal 

yang kontingen (mungkin ada atau mungkin tidak ada), 

harus ada suatu eksistensi yang mutlak dan diperlukan, 

yang keberadaannya tidak bergantung pada faktor 

eksternal. Eksistensi ini adalah Tuhan. 
 

Melalui argumen-argumen ini, Ibnu Rusyd tidak 

hanya berusaha membuktikan keberadaan Tuhan tetapi 

juga mendemonstrasikan cara berpikir yang menegaskan 

bahwa iman dan akal, wahyu dan filsafat, bisa dan 

seharusnya berjalan beriringan dalam Islam. 

Pandangannya sangat mempengaruhi debat teologis dan 

filosofis, baik dalam dunia Islam maupun di Barat, dan 

terus relevan dalam diskusi tentang hubungan antara 

sains, filsafat, dan agama 

 

B. Perbandingan Pemikiran Filsafat Al-Ghazali dan Ibnu 

Rusyd 
 

Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd adalah dua tokoh filosofis 

yang penting dalam sejarah pemikiran Islam, tetapi mereka 

memiliki pendekatan yang sangat berbeda terhadap 

hubungan antara filsafat dan Islam. Perbedaan ini 

mencerminkan dua aliran pemikiran yang lebih luas dalam 



 119 

dunia Islam tentang bagaimana mengintegrasikan atau 

menyeimbangkan penggunaan akal dengan ajaran agama. 

Al-Ghazali, sering disebut sebagai "pembaharu" atau 

mujaddid dalam Islam, dikenal karena skeptisismenya 

terhadap filsafat dan metode ilmiah yang murni rasional, 

terutama yang dikembangkan oleh para filsuf seperti 

Avicenna (Ibn Sina). Berikut adalah beberapa aspek kunci 

dari pemikirannya: 
 

1. Kritik terhadap Filsafat 
 

Dalam karyanya "Tahafut al-Falasifah" (Kerancuan 

Para Filosof), Al-Ghazali menyerang beberapa doktrin kunci 

filsafat Yunani yang telah diadopsi oleh para filsuf Muslim. 

Dia mengkritik klaim mereka tentang pengetahuan abadi 

dan menyatakan bahwa filsafat yang berlebihan bisa 

mengarah pada kekeliruan dan kesesatan. 
 

2. Pendekatan Mistis 
 

Al-Ghazali lebih memilih pendekatan sufistik atau 

mistis dalam mencari pengetahuan tentang Tuhan. Dia 

percaya bahwa pengalaman mistis dan pencerahan spiritual 

adalah cara terbaik untuk mendekati kebenaran ilahi, jauh 

melampaui apa yang bisa dicapai melalui rasionalitas 

murni. 
 

3. Penerimaan Logika 
 

Meskipun kritis terhadap filsafat, Al-Ghazali 

menerima logika sebagai alat yang valid untuk teologi. Dia 

berpendapat bahwa logika diperlukan untuk membela 

agama dan menjelaskan ajaran-ajarannya, tetapi dia 

menolak aplikasi logika yang melampaui batas-batas yang 

diijinkan oleh wahyu. 
 

Ibnu Rusyd, di sisi lain, adalah seorang rasionalis kuat 

yang berusaha menyelaraskan dan membela filsafat 

Yunani, terutama Aristoteles, dalam konteks Islam. Dia 

mengkritik Al-Ghazali dan pendekatannya terhadap 

filsafat. Berikut adalah beberapa aspek dari 

pendekatannya: 



 120 

1. Pembelaan Filsafat 
 

Dalam "Tahafut al-Tahafut" (Kerancuan Kerancuan), 

Ibnu Rusyd membalas argumen Al-Ghazali, membela 

filsafat dan rasionalitas sebagai cara sah untuk mencapai 

pengetahuan tentang dunia dan Tuhan. Dia berpendapat 

bahwa tidak ada konflik sejati antara pengetahuan yang 

datang dari wahyu dan pengetahuan yang datang dari akal. 
 

2. Pandangan Aristotelian 
 

Ibnu Rusyd mendukung pendekatan Aristoteles yang 

sangat, menegaskan bahwa dunia dapat dipahami melalui 

hukum-hukum alam yang Tuhan letakkan. Baginya, 

mempelajari alam sama dengan mempelajari tindakan-

tindakan Tuhan. 
 

3. Filsafat dan Agama 
 

Ibnu Rusyd menganggap bahwa filsafat dan ilmu 

pengetahuan tidak hanya kompatibel dengan Islam tetapi 

juga esensial untuk pemahaman agama yang lengkap. Dia 

berpendapat bahwa filosofi mendalam diperlukan untuk 

menjelaskan dan membela prinsip-prinsip Islam pada 

tingkat yang lebih tinggi. 
 

Perbandingan antara Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd 

menggambarkan dua pendekatan yang sangat berbeda 

dalam Islam tentang peran dan tempat filsafat. Al-Ghazali 

lebih mengutamakan spiritualitas dan pengalaman mistik, 

sedangkan Ibnu Rusyd menekankan pentingnya akal dan 

analisis filosofis. Perdebatan antara keduanya terus 

mempengaruhi diskusi tentang hubungan antara iman dan 

akal, wahyu dan filsafat dalam dunia Islam dan di luar itu. 

Ibnu Rusyd adalah figur sentral dalam sejarah filsafat 

dan ilmu pengetahuan, yang karyanya menjembatani dunia 

Islam dan Kristen melalui pengaruhnya yang kuat pada 

skolastisisme dan pemikiran Renaisans. Melalui komentar 

dan analisisnya atas Aristoteles, ia tidak hanya 

mempertahankan tetapi juga memperkaya warisan filosofis 

yang dia terima, membuktikan bahwa dialog antarbudaya 



 121 

bisa menghasilkan pemahaman yang lebih mendalam dan 

metodologi yang lebih kuat. Karyanya menegaskan 

pentingnya rasionalitas dan empirisme, prinsip-prinsip 

yang tetap menjadi dasar dari banyak aspek ilmu 

pengetahuan dan filsafat modern. 

Pemaparan ini menyediakan gambaran komprehensif 

tentang kehidupan, filsafat, dan pengaruh Ibnu Rusyd, 

menyoroti bagaimana dia tidak hanya mempertahankan 

tetapi juga memperkaya warisan Aristoteles dan bagaimana 

karyanya membantu membentuk dasar-dasar pemikiran 

dan metode ilmiah yang masih relevan hari ini. 

Al-Ghazali dan Ibnu Rusyd mewakili dua kutub 

filsafat Islam yang seringkali bertentangan: mistisisme 

melawan rasionalisme; skeptisisme epistemologis melawan 

empirisme. Keduanya, bagaimanapun, mencari harmoni 

antara keimanan dan rasio, masing-masing melalui jalur 

yang sangat berbeda. Mempelajari kedua filosof ini 

memberikan wawasan yang mendalam tentang bagaimana 

filsafat dapat menawarkan berbagai cara untuk menjelajahi 

dan memahami realitas, serta bagaimana berbagai 

pendekatan ini dapat bertemu atau berbenturan dalam 

konteks perubahan sosial, ilmiah, dan teologis. 

Dengan memahami karya dan kehidupan Al-Ghazali 

dan Ibnu Rusyd, mahasiswa dapat lebih menghargai 

kompleksitas dialog antara filsafat, ilmu pengetahuan, dan 

agama, serta implikasi dialog ini terhadap pemikiran dan 

kehidupan modern. Pemahaman ini juga membantu 

membangun jembatan antara tradisi intelektual Islam dan 

Barat, menunjukkan bagaimana masing-masing telah 

mempengaruhi yang lain dalam perkembangan global 

pengetahuan dan filsafat. 

 

 

 

 

 

 

 



 122 

 

 

 

BAB VI 

FILSAFAT ABAD 

PERTENGAHAN & TRANSISI 

FILSAFAT MODERN 
 

A. Pengantar 
 

Filsafat abad pertengahan adalah periode penting 

dalam sejarah pemikiran intelektual yang berlangsung 

kira-kira dari abad ke-5 hingga ke-15 Masehi. Filsafat ini 

sering kali diidentifikasi dengan upaya integrasi pemikiran 

filosofis Yunani kuno, terutama Plato dan Aristoteles, 

dengan doktrin-doktrin agama monoteistik, terutama 

Kekristenan, meskipun terdapat pengaruh signifikan dari 

pemikiran Islam dan Yahudi. 
 

Karakteristik Utama Filsafat Abad Pertengahan 
 

1. Sintesis Agama dan Rasionalitas 
 

Filsafat abad pertengahan terutama didominasi oleh 

usaha-usaha sintesis antara keyakinan agama dengan 

metode dan prinsip-prinsip rasional dari filsafat kuno. 

Sintesis ini paling jelas terlihat dalam karya-karya filsuf 

Skolastik seperti Santo Thomas Aquinas yang berusaha 

menyelaraskan Aristotelianisme dengan teologi Kristen. 
 

2. Dominasi Gereja 
 

Selama periode ini, Gereja Katolik memegang 

pengaruh yang kuat atas kehidupan intelektual di Eropa. 

Pendidikan, yang terutama dijalankan oleh para biarawan 

di monasteri dan kemudian di universitas, banyak berfokus 



 123 

pada studi teologi, yang secara intrinsik terkait dengan 

filsafat. 
 

3. Pengembangan Skolastisisme 
 

Skolastisisme, yang menjadi metodologi dominan 

dalam filsafat abad pertengahan, mencari untuk 

mendirikan kebenaran agama menggunakan pendekatan 

rasional dan dialektis. Ini mencakup penggunaan logika 

Aristotelian untuk memahami dan membela doktrin 

Kristen. 
 

Kontribusi dari Filsafat Islam dan Yahudi 
 

Para pemikir Muslim seperti Al-Farabi, Avicenna (Ibn 

Sina), dan Averroes (Ibn Rushd), serta pemikir Yahudi 

seperti Maimonides, memberikan kontribusi besar terhadap 

filsafat abad pertengahan melalui karya-karya mereka yang 

sering kali mempengaruhi pemikir Kristen di Eropa. 
 

Perdebatan Besar 
 

Filsafat abad pertengahan tidak terlepas dari 

perdebatan teologis dan filosofis, seperti kontroversi 

universal (sengketa antara realisme dan nominalisme), 

perdebatan tentang rasio dan iman, serta masalah 

kehendak bebas versus predestinasi. 
 

Tokoh Utama Filsafat Abad Pertengahan 
 

1. Santo Agustinus - Memengaruhi awal abad 

pertengahan dengan karyanya yang memadukan 

pemikiran Kristen dengan filosofis Platonisme. 
 

2. Santo Thomas Aquinas - Pemikir Skolastik yang 

berpengaruh, yang karyanya "Summa Theologica" 

berusaha untuk menyatukan rasionalitas Aristotelian 

dengan teologi Kristen. 
 

3. Santo Anselm - Dikenal karena argumen ontologisnya 

untuk eksistensi Tuhan. 
 

4. Duns Scotus - Dikenal untuk kontribusinya pada 

konsep individuasi dan advokasi nominalisme. 



 124 

5. William of Ockham - Filsuf yang berpengaruh yang 

prinsipnya, Ockham's Razor, mengadvokasi 

pendekatan yang lebih sederhana dalam filsafat dan 

teologi. 
 

Filsafat abad pertengahan sering kali 

mempertimbangkan masalah-masalah metafisika dan 

epistemologis dalam konteks yang sangat teologis, tetapi 

juga meletakkan dasar untuk perkembangan pemikiran 

modern dengan menekankan pentingnya penggunaan akal 

budi dalam memahami dunia. Ini membuka jalan bagi 

Renaisans dan, akhirnya, pencerahan, di mana filsafat 

mulai beralih dari fokus yang sangat teologis ke bentuk 

yang lebih sekuler dan empiris. 

 

B. Filsafat Scholastik Kristen 
 

Masa scholastik awal menandai periode penting 

dalam sejarah pemikiran Barat, terutama dalam 

pengembangan filsafat dan teologi Kristen. Era ini, yang 

berlangsung dari sekitar abad ke-9 hingga abad ke-12, 

merupakan masa ketika cendekiawan Eropa berusaha 

untuk menyelaraskan doktrin Kristen dengan warisan 

filosofis yang kaya dari Yunani, Romawi, serta pengaruh 

penting dari pemikir Islam. 
 

1. Periode dan Konteks 
 

Era : Sekitar abad ke-9 hingga abad ke-12. 

Konteks : Scholastikisme awal berkembang dalam konteks 

yang membutuhkan integrasi pemikiran teologis 

dengan sumber-sumber filosofis klasik dan 

Islam. Ini adalah periode ketika universitas 

pertama mulai didirikan di Eropa, dan terjadi 

pertukaran ilmu yang signifikan melalui 

Reconquista dan kontak dengan dunia Islam, 

khususnya di tempat-tempat seperti Spanyol. 
 

 

 

 

 

 



 125 

2. Tokoh Utama 
 

a. Anselm dari Canterbury (1033-1109) 
 

Kontribusi dan Filosofi: Anselm dikenal karena 

argumen ontologisnya untuk keberadaan Tuhan, yang 

berusaha membuktikan keberadaan Tuhan melalui 

penalaran a priori saja. Argumen ini mengusulkan bahwa, 

karena kita dapat membayangkan sebuah makhluk yang 

lebih besar dari semua makhluk yang bisa dibayangkan 

(yaitu Tuhan), maka makhluk ini harus ada di realitas. 

Karya Penting: "Proslogion," di mana ia 

mengemukakan argumen ontologisnya, dan "Cur Deus 

Homo," yang mendiskusikan teologi penebusan dan atribut-

atribut ilahi. 
 

b. Petrus Abelardus (1079-1142) 
 

Metodologi: Abelardus terkenal dengan pendekatan 

dialektikanya yang tajam, yang menggunakan logika untuk 

menjelaskan dan kadang menantang doktrin-doktrin 

Kristen. Metodologi ini melibatkan penggunaan pertanyaan 

dan jawaban untuk mencapai kesimpulan filosofis dan 

teologis. 

Karya Penting: "Sic et Non" (Yes and No), sebuah 

karya yang mengkompilasi berbagai kutipan dari para Bapa 

Gereja yang tampaknya bertentangan satu sama lain, 

dirancang untuk mendorong analisis kritis dan diskusi 

teologis. 

Kontribusi Pendidikan Berbasis Dialektika: Era 

scholastik awal menyaksikan peningkatan fokus pada 

dialektika—seni dialog atau debat yang menggunakan 

logika Aristotelian—sebagai metode pendidikan. Metode ini 

menjadi inti dari kurikulum universitas yang baru 

berkembang. 

Penjelasan Dogma Kristen: Filsuf scholastik 

menggunakan logika untuk menginterpretasi dan kadang-

kadang membela doktrin Kristen. Misalnya, menggunakan 

logika untuk mendiskusikan misteri Tritunggal yang suci, 

sifat Kristus, dan sakramen. 



 126 

Integrasi dengan Warisan Filosofis: Cendekiawan 

seperti Anselm dan Abelardus berusaha keras untuk 

mengintegrasikan logika Aristotelian dan Neoplatonisme 

dengan pemikiran Kristen. Mereka berpendapat bahwa 

kebenaran rasional dan kebenaran wahyu ilahi pada 

akhirnya harus konsisten karena kedua sumber tersebut 

berasal dari Tuhan. 
 

Masa scholastik awal adalah periode transformatif 

dalam sejarah pemikiran Eropa yang menetapkan dasar 

bagi diskusi filosofis dan teologis yang lebih luas dalam 

abad-abad berikutnya. Dengan tokoh seperti Anselm dan 

Abelardus memimpin, era ini mengembangkan alat-alat 

intelektual yang memungkinkan eksplorasi mendalam atas 

doktrin Kristen melalui lensa filosofis, membuka jalan bagi 

dialog yang lebih kaya dan lebih kompleks dalam 

skolastisisme tinggi. Pendekatan mereka terhadap konflik 

antara akal dan iman—melalui penggunaan logika dan 

dialektika—tetap relevan, menunjukkan bagaimana tradisi 

intelektual dapat memfasilitasi pemahaman mendalam 

tentang kebenaran spiritual dan filosofis. 
 

Pemaparan di atas menyediakan gambaran 

komprehensif tentang periode scholastik awal, menyoroti 

bagaimana Anselm dan Abelardus menggunakan logika dan 

dialektika untuk menjelaskan dan terkadang menantang 

doktrin Kristen, dan bagaimana metodologi mereka 

membentuk fondasi pendidikan berbasis dialektika yang 

menjadi inti dari kurikulum universitas yang baru 

berkembang. 

 

C. Filsafat Pada Periode Filsafat Skolastik Islam 
 

Periode filsafat Skolastik Islam, yang sering juga 

disebut sebagai Zaman Keemasan Islam, merujuk pada 

masa berkembangnya ilmu pengetahuan, filsafat, 

kedokteran, dan seni di dunia Islam, yang berlangsung kira-

kira dari abad ke-8 hingga abad ke-14. Periode ini dicirikan 

oleh penyerapan, sintesis, dan perluasan pengetahuan dari 



 127 

berbagai sumber, termasuk karya-karya filsuf Yunani, 

India, dan Persia. 
 

Ciri-Ciri Utama Filsafat Skolastik Islam 
 

1. Integrasi Ilmu Pengetahuan dan Filsafat 
 

Filsafat Skolastik Islam tidak hanya fokus pada 

teologi atau agama semata, tetapi juga pada integrasi 

antara pengetahuan ilmiah dan filsafat. Para filsuf Muslim 

mengadaptasi dan mengembangkan filsafat Yunani kuno, 

terutama karya-karya Aristoteles, Plato, dan 

Neoplatonisme, untuk menjelaskan dan mendukung 

doktrin-doktrin Islam. 
 

2. Penerjemahan dan Komentar 
 

Salah satu usaha besar pada masa ini adalah 

penerjemahan luas karya-karya filsafat dan ilmu 

pengetahuan dari Yunani, Persia, dan India ke dalam 

bahasa Arab. Hal ini dilakukan melalui lembaga seperti 

"Baitul Hikmah" (Rumah Kebijaksanaan) di Baghdad. 

Komentar dan analisis terhadap teks-teks ini kemudian 

membantu mengembangkan pandangan filosofis yang unik. 
 

3. Filsafat dan Ilmu Kalam 
 

Ilmu Kalam, yang merupakan teologi spekulatif Islam, 

sering kali dilihat sebagai pendamping filsafat. Filsuf-filsuf 

Skolastik Islam menggunakan metode rasional untuk 

mendefinisikan dan membela prinsip-prinsip Islam, sambil 

juga mempertanyakan dan berdebat mengenai berbagai 

aspek teologi. 
 

4. Perkembangan Bidang Lain 
 

Filsafat Skolastik Islam juga berpengaruh dalam 

pengembangan matematika, astronomi, kedokteran, dan 

geografi. Penekanan pada rasionalitas dan empirisme 

dalam filsafat mendukung kemajuan ilmiah dalam bidang-

bidang ini. 
 

 

 



 128 

Tokoh Utama Filsafat Skolastik Islam 
 

1. Al-Farabi - Sering disebut sebagai "Guru Kedua," 

setelah Aristoteles, karena karyanya yang luas dalam 

logika, politik, dan metafisika. Dia mengembangkan 

teori intelek dan jiwa yang sangat mempengaruhi 

pemikiran Islam dan Barat. 
 

2. Ibn Sina (Avicenna) - Filsuf dan ilmuwan yang 

monumental, karyanya, terutama "The Book of 

Healing" dan "The Canon of Medicine," berpengaruh 

besar dalam filsafat dan kedokteran. Ibn Sina juga 

dikenal dengan teori "esensi" dan "eksistensi" yang 

mendalam. 
 

3. Al-Ghazali - Meski sering kali dikritik karena sikap 

skeptisnya terhadap filsafat, karyanya "The 

Incoherence of the Philosophers" menantang beberapa 

aspek filsafat Aristoteles dan Neoplatonisme, 

mempromosikan pendekatan yang lebih spiritual. 
 

4. Ibn Rushd (Averroes) - Terkenal karena upaya 

sistematisnya dalam mengomentari dan membela 

Aristoteles, Ibn Rushd menulis "The Incoherence of 

the Incoherence" sebagai tanggapan terhadap Al-

Ghazali, mempengaruhi Skolastisisme di Eropa. 
 

Filsafat Skolastik Islam merupakan periode vital 

dalam sejarah intelektual, di mana dialog antara filsafat 

Yunani dengan Islam menciptakan sintesis pemikiran yang 

mendalam dan berpengaruh. Melalui integrasi antara 

keyakinan religius dengan rasionalitas filosofis, para filsuf 

Muslim tidak hanya berkontribusi pada diskursus Islam, 

tetapi juga meletakkan dasar bagi pemikiran Renaisans dan 

penyebaran ilmu pengetahuan di Eropa. 

 

D. Masa Scholastik Keemasan 
 

Masa Scholastik Keemasan, yang berlangsung sekitar 

abad ke-12 hingga abad ke-13, merupakan periode penting 

dalam sejarah pemikiran Eropa. Selama masa ini, filsafat 



 129 

dan teologi Kristen diintegrasikan lebih dalam dengan 

filsafat Aristotelian yang telah disempurnakan oleh 

komentar dan interpretasi dari cendekiawan Muslim dan 

Yahudi. Thomas Aquinas muncul sebagai figur sentral 

dalam periode ini, karyanya berfungsi sebagai titik 

kulminasi dari upaya-upaya integrasi ini. 
 

Periode dan Konteks 
 

Era Scholastik Keemasan: Ini adalah masa ketika 

filsafat Aristotelian yang diterima melalui kontak dengan 

pemikir Muslim dan Yahudi sepenuhnya diadopsi dan 

disesuaikan dengan teologi Kristen, terutama melalui karya 

Thomas Aquinas. Periode ini juga menyaksikan pendirian 

banyak universitas, yang menjadi pusat pembelajaran dan 

debat intelektual. Universitas-universitas ini menjadi 

sangat penting dalam menyebarkan ide-ide scholastik dan 

Aristotelian. 
 

Tokoh Utama 
 

1. Thomas Aquinas (1225-1274) 
 

Kehidupan dan Karya – Aquinas adalah seorang 

teolog dan filsuf yang karyanya mencakup eksplorasi 

ekstensif tentang filsafat alam, metafisika, dan teologi. Ia 

menghabiskan sebagian besar karirnya mengajar di 

Universitas Paris dan di Italia. 

Summa Theologica – Karya ini adalah sintesis 

monumental dari teologi Kristen dan filsafat Aristotelian, 

berusaha menjelaskan doktrin Kristen dalam kerangka 

berpikir Aristotelian. Dalam "Summa Theologica", Aquinas 

mengembangkan argumen teologisnya dalam format 

pertanyaan, objeksi, dan jawaban yang sistematis. 

Kontribusi Integrasi Filsafat dan Teologi – Thomas 

Aquinas berhasil mengintegrasikan metafisika Aristotelian 

dengan prinsip-prinsip Kristen, menegaskan bahwa alasan 

dan iman adalah dua sumber pengetahuan yang saling 

melengkapi dan tidak bertentangan. Dalam "Summa 

Theologica", ia menggunakan logika Aristotelian untuk 



 130 

menjelaskan dan membela doktrin Kristen seperti 

eksistensi Tuhan, sifat Kristus, dan moralitas. 

Metode Filsafat Dialektika Thomistic – Aquinas 

memperkenalkan cara pendekatan dialektik yang 

mendalam dalam teologi, menggunakan objeksi dan 

jawaban untuk membahas berbagai masalah teologis dan 

filsafat. Ini tidak hanya memperkaya diskusi intelektual 

tetapi juga memperkuat fondasi logika dalam teologi. 

Pengaruh Lanjutan Pendidikan dan Skolastisisme – 

Penggunaan dan pengembangan logika Aristotelian oleh 

Aquinas menjadi dasar bagi banyak kurikulum universitas 

berikutnya dan membentuk pusat dari pendidikan 

skolastik, yang mempengaruhi pemikiran Barat untuk 

berabad-abad berikutnya. 

Kanonisasi dan Kritik – Meski awalnya beberapa ide 

Aquinas ditolak, seperti konsepsi tentang jiwa dan etika, ia 

kemudian dikanonisasi sebagai santo oleh Gereja Katolik, 

dan karyanya dianggap sebagai salah satu pencapaian 

teologis tertinggi dalam sejarah Gereja. 

Masa Scholastik Keemasan – Dengan Thomas 

Aquinas sebagai tokoh utamanya, menandai puncak 

integrasi antara filsafat Yunani klasik dan teologi Kristen. 

Melalui karya-karya seperti "Summa Theologica", Aquinas 

tidak hanya membentuk sintesis Aristotelian-Thomistic 

tetapi juga meletakkan dasar bagi metode teologis dan 

filosofis yang akan digunakan oleh cendekiawan di masa 

mendatang. Pengaruhnya pada pemikiran Barat, terutama 

dalam skolastisisme dan teologi Katolik, tetap kuat dan 

relevan hingga hari ini. Metode rasional dan sistematis 

Aquinas dalam mengatasi masalah teologis dan filsafat 

menetapkan standar baru dalam diskursus intelektual yang 

berpengaruh selama abad-abad berikutnya. 
 

Pemaparan ini memberikan gambaran komprehensif 

tentang Masa Scholastik Keemasan, menyoroti bagaimana 

Thomas Aquinas dan karyanya "Summa Theologica" 

memainkan peran kunci dalam menyatukan filsafat 

Aristotelian dengan teologi Kristen, dan bagaimana 



 131 

pendekatan dialektiknya menginformasikan dan 

mempengaruhi pembelajaran akademis serta diskusi 

filosofis dan teologis yang lebih luas. 

 

E. Masa Scholastik Akhir 
 

Masa Scholastik Akhir, yang berlangsung sekitar abad 

ke-14 hingga ke-15, menandai periode transisi penting 

dalam sejarah pemikiran Barat. Dalam era ini, 

cendekiawan-cendekiawan mulai mempertanyakan 

kompleksitas dan spekulasi dari skolastisisme sebelumnya, 

memimpin ke arah pendekatan yang lebih empiris dan 

pragmatis terhadap ilmu pengetahuan dan filsafat. William 

of Ockham muncul sebagai sosok kunci dalam periode ini, 

terkenal dengan prinsip parsimoninya, yang dikenal 

sebagai Ockham's Razor. 
 

Periode dan Konteks 
 

Era Transisi – Masa Scholastik Akhir adalah era 

dimana pemikiran Eropa mulai bergerak dari abad 

pertengahan menuju Renaisans. Ini adalah periode ketika 

tradisi skolastik menghadapi kritik dan revisi, yang pada 

akhirnya membentuk dasar bagi perkembangan metode 

ilmiah modern. 

Kritik terhadap Skolastisisme – Era ini ditandai 

dengan kritik terhadap kompleksitas dan spekulasi filosofis 

dari skolastisisme sebelumnya, dengan panggilan untuk 

kembali ke pendekatan yang lebih berdasarkan 

pengalaman dan observasi langsung. 
 

Tokoh Utama 
 

1. William of Ockham (1287-1347) 
 

Kehidupan dan Karya – William of Ockham adalah 

seorang frater Fransiskan dan filsuf yang karyanya 

mengkritik beberapa aspek skolastisisme Thomistik dan 

Aristotelian yang telah mendominasi pemikiran Eropa 

selama beberapa abad. 



 132 

Ockham's Razor – Prinsipnya, yang menyatakan 

bahwa penjelasan yang paling sederhana adalah yang 

paling mungkin benar, menjadi fondasi penting bagi 

pendekatan empiris dalam ilmu pengetahuan. 

Kritik terhadap Kompleksitas Spekulatif Scholastic – 

Ockham menantang kompleksitas dan spekulasi dari 

argumen filosofis scholastik yang sebelumnya, 

mengadvokasi untuk pendekatan yang lebih langsung dan 

sederhana dalam menjelaskan fenomena alam dan 

metafisika. 

Promosi Empirisme – William of Ockham adalah salah 

satu tokoh awal yang menekankan pentingnya observasi 

dan pengalaman langsung sebagai dasar pengetahuan, yang 

mempengaruhi perkembangan pemikiran empiris dan 

metode ilmiah modern. 
 

Dasar Metode Ilmiah Modern 
 

Prinsip parsimoni Ockham, bersama dengan kritiknya 

terhadap kompleksitas tak perlu dalam filsafat dan teologi, 

memberikan landasan bagi pengembangan metode ilmiah, 

yang menekankan pengujian hipotesis melalui eksperimen 

dan observasi. 

Masa Scholastik Akhir, dengan William of Ockham 

sebagai tokoh utamanya, memainkan peran penting dalam 

evolusi pemikiran Barat dari skolastisisme menuju 

pendekatan yang lebih empiris dan pragmatis dalam filsafat 

dan ilmu pengetahuan. Ockham's Razor, sebagai prinsip 

parsimoni, menjadi salah satu fondasi bagi metode ilmiah 

modern, menekankan pentingnya kesederhanaan dan 

kejelasan dalam eksplorasi ilmiah dan filosofis. Era ini 

menandai transisi menuju penekanan yang lebih besar pada 

observasi langsung dan pengalaman sebagai sumber 

pengetahuan, yang akan terus dikembangkan dalam 

periode Renaisans dan Pencerahan. 

Analisis ini menguraikan Masa Scholastik Akhir, 

menyoroti kontribusi William of Ockham terhadap 

pengembangan pemikiran Barat, khususnya dalam promosi 

empirisme dan pengaruhnya terhadap dasar metode ilmiah 



 133 

modern, serta bagaimana era ini berfungsi sebagai 

jembatan penting antara skolastisisme dan Renaisans. 

 

F. Renaissance 
 

Renaissance, yang secara harfiah berarti "kelahiran 

kembali," adalah periode penting dalam sejarah Eropa yang 

ditandai dengan kebangkitan minat yang intens terhadap 

nilai-nilai klasik dan pengetahuan kuno yang sebelumnya 

dilupakan selama Abad Pertengahan. Periode ini tidak 

hanya melahirkan revolusi dalam seni dan arsitektur tetapi 

juga membawa perubahan fundamental dalam pandangan 

dunia, yang menyentuh segala aspek dari politik hingga 

sains, dan dari filsafat hingga kehidupan sosial. 
 

Definisi dan Karakteristik 
 

Temporal Scope – Renaissance umumnya dianggap 

dimulai di Italia pada abad ke-14, khususnya di Florence, 

dan berlangsung hingga abad ke-17. Fenomena ini 

kemudian menyebar ke seluruh Eropa, dengan setiap 

wilayah mengalami "kelahiran kembali" ini dalam waktu 

yang berbeda dan dengan cara yang unik. 

Kembali ke Klasik – Kunci dari Renaissance adalah 

revitalisasi teks-teks dan ide-ide klasik Yunani dan 

Romawi. Cendekiawan Renaissance menggali kembali teks-

teks kuno yang terlupakan atau terabaikan, 

menerjemahkannya dan mengaplikasikan prinsip-

prinsipnya dalam konteks modern mereka. 

Inovasi dalam Seni dan Sains – Periode ini juga 

terkenal dengan kemajuan dramatis dalam seni dan sains, 

dengan tokoh seperti Leonardo da Vinci dan Michelangelo 

yang tidak hanya memperbaharui teknik artistik tetapi 

juga menerapkan metode ilmiah dalam pekerjaan mereka. 
 

Filsafat Renaissance 
 

Studi Kemanusiaan – Filsafat Renaissance sering 

diidentifikasikan dengan humanisme, sebuah gerakan yang 

menekankan kembali pada studi literatur, seni, dan ilmu 

klasik (terutama bahasa Latin dan Yunani). Ini bertujuan 



 134 

untuk mengembangkan potensi intelektual dan moral 

manusia. 

Individualisme dan Sekularisme – Humanisme 

mendorong penilaian ulang tentang potensi individu dan 

dunia sekuler. Ini mengarah pada lebih banyak penekanan 

pada hak-hak dan kemampuan individu serta pengurangan 

fokus pada kelembagaan agama dalam urusan sehari-hari. 

Neoplatonisme (Kebangkitan Plato) – Renaissance 

juga menyaksikan kebangkitan minat pada Plato, yang ide-

idenya diintegrasikan dengan elemen-elemen Kristen dan 

mistik. Neoplatonisme Renaissance sering melibatkan 

penggunaan alegori dan simbolisme untuk menyampaikan 

ide-ide filosofis. 

Sintesis dengan Kekristenan – Filsuf seperti Marsilio 

Ficino mencoba untuk menyatukan Neoplatonisme dengan 

Kekristenan, berargumen bahwa keduanya memiliki tujuan 

metafisika yang sama, yaitu penyatuan jiwa dengan 'the 

One' atau Tuhan. 
 

Pengaruh Politik dan Sains 
 

Metode Ilmiah – Pendekatan humanis terhadap 

pengamatan dan eksperimen mengarah pada 

pengembangan metode ilmiah, yang dipromosikan oleh 

tokoh-tokoh seperti Francis Bacon. Ini menandai awal dari 

revolusi ilmiah, yang akan mencapai puncaknya pada karya 

Galileo dan Newton. 

Filsafat Politik – Dalam bidang politik, pemikiran 

Renaissance mendorong kembalinya ke teori-teori 

republikan dari Roma kuno, yang dipelopori oleh Niccolò 

Machiavelli. Ini juga membantu pengembangan teori 

kontrak sosial, yang akan dijelajahi lebih lanjut oleh filosof 

seperti Thomas Hobbes dan John Locke. 
 

Renaissance adalah periode transformasi intelektual, 

kultural, dan ilmiah yang mendalam, yang "kelahiran 

kembali" dari pengetahuan dan nilai-nilai klasik membawa 

pembaruan dan kemajuan di hampir semua bidang 

kehidupan. Dari pengembangan seni visual yang 

revolusioner hingga pemurnian metode ilmiah dan 



 135 

penggalian kembali fondasi-fondasi filsafat politik, 

Renaissance tidak hanya membentuk struktur dari dunia 

modern Barat tetapi juga menetapkan standar baru dalam 

pengejaran pengetahuan dan keindahan. Dalam filsafat, 

pendekatan ini meredefinisi hubungan manusia dengan 

alam, masyarakat, dan yang ilahi, mengarahkan era 

menuju pencerahan dan inovasi berkelanjutan. 

Pemaparan ini menggambarkan Renaissance sebagai 

titik balik penting dalam sejarah pemikiran dan kultur 

Eropa, menggali kontribusi filosofis dari humanisme, 

Neoplatonisme, dan dampaknya pada sains dan politik, 

menyoroti bagaimana era ini merestorasi dan 

memperbaharui pandangan dunia yang lebih tua, dan 

bagaimana hal itu mengarah pada kemajuan-kemajuan 

penting yang mengatur panggung untuk modernitas. 

 

G. Ciri-ciri Pemikiran Filsafat Modern 
 

Filsafat modern, yang mengambil akar dari 

Renaissance, sangat ditandai oleh serangkaian perdebatan 

intelektual yang mendalam mengenai sumber dan sifat 

pengetahuan manusia, serta metode yang sesuai untuk 

mengejar pemahaman tentang dunia. Dua aliran besar 

dalam hal ini adalah rasionalisme dan empirisme, yang 

masing-masing memiliki pendukungnya yang berat. 
 

Rasionalisme vs Empirisme 
 

Rasionalisme – Aliran ini, yang diwakili oleh filsuf 

seperti Descartes, Spinoza, dan Leibniz, menekankan 

bahwa alasan merupakan sumber utama dan dasar 

pengetahuan. Mereka berpendapat bahwa melalui 

penggunaan akal budi saja, manusia bisa mendapatkan 

pengetahuan tentang realitas yang bersifat a priori 

(independen dari pengalaman sensorik) (Descartes, 1637; 

Spinoza, 1677; Leibniz, 1714). 

Empirisme – Di sisi lain, empirisme, yang diadvokasi 

oleh Locke, Berkeley, dan Hume, menegaskan bahwa 

pengetahuan berasal dari pengalaman sensorik. Mereka 

berargumen bahwa semua ide dan konsep kita berkembang 



 136 

dari data yang kita peroleh melalui indera kita (Locke, 1689; 

Berkeley, 1710; Hume, 1748). 
 

Skeptisisme dan Kritisisme 
 

Skeptisisme – Penggunaan skeptisisme sebagai 

metode kritis berarti secara sistematis mempertanyakan 

dan meminta bukti untuk setiap kepercayaan yang 

diterima. Hal ini dilakukan untuk memfilter kepercayaan 

yang benar-benar berdasarkan alasan yang kuat dari yang 

tidak. 

Kantisisme – Immanuel Kant, melalui karyanya, 

mengembangkan aliran kritisisme, yang secara khusus 

meneliti batas-batas alasan dan kemampuan kita untuk 

memahami dunia. Kant berargumen bahwa sementara kita 

bisa mengenal fenomena (dunia sebagaimana terlihat 

melalui indera kita), noumena (dunia sebagaimana adanya) 

tetap tidak dapat diketahui (Kant, 1781). 
 

Ilmu dan Metode Ilmiah 
 

Ilmu Pengetahuan – Pada periode modern, ada 

peningkatan fokus pada ilmu pengetahuan sebagai cara 

untuk sistematis memahami dan mengendalikan dunia 

alam. Ini termasuk pengembangan metode ilmiah yang 

bertujuan untuk meminimalisir bias dan kesalahan dalam 

eksperimen dan observasi, sehingga menghasilkan 

pengetahuan yang objektif. 

Metode Ilmiah – Metode ilmiah, yang terutama 

dikembangkan selama dan setelah Renaissance, 

memfasilitasi penemuan ilmiah melalui penggunaan 

eksperimen terkontrol, observasi, dan repeatability, yang 

merupakan dasar dari ilmu pengetahuan modern. 
 

Filsafat modern membawa pembaruan pada cara 

manusia mendekati dan memvalidasi pengetahuan serta 

realitas. Rasionalisme dan empirisme, meski sering dilihat 

sebagai dua sisi yang berlawanan, keduanya telah 

memberikan kontribusi yang berarti dalam cara kita 

memahami dunia. Skeptisisme dan kritisisme, terutama 

yang diperkenalkan oleh Kant, telah membantu dalam 



 137 

mendefinisikan batas-batas pengetahuan manusia. 

Sementara itu, penekanan yang meningkat pada ilmu 

pengetahuan dan penggunaan metode ilmiah telah 

mengubah tidak hanya filsafat tapi juga praktek ilmiah, 

membuka jalan bagi kemajuan teknologi dan pemahaman 

ilmiah di masa depan. 

 

H. Tokoh Filsafat Modern 
 

1. René Descartes 
 

René Descartes, sering disebut sebagai bapak filsafat 

modern, adalah seorang filsuf, ilmuwan, dan 

matematikawan Prancis yang karyanya telah membentuk 

landasan untuk zaman Pencerahan di Eropa dan 

pengembangan filsafat Barat berikutnya. Karya dan 

pemikirannya terus mempengaruhi berbagai bidang studi, 

dari filsafat dan logika hingga matematika dan ilmu 

pengetahuan alam. 
 

Karya Utama 
 

"Meditasi tentang Filsafat Pertama" (Descartes, 1641). 

Dalam karya ini, Descartes mengemukakan serangkaian 

meditasi yang mencoba meragukan segala sesuatu yang 

tidak pasti, untuk mencari dasar yang pasti dari 

pengetahuan dan keberadaan. Karya ini penting tidak 

hanya dalam konteks filsafat tetapi juga dalam 

pengembangan metode skeptis yang sistematis. 
 

Kontribusi 
 

"Cogito, ergo sum" (Aku berpikir, maka aku ada). 

Frasa ini, yang muncul dalam karyanya, menjadi salah satu 

pernyataan filsafat paling terkenal dan telah menjadi dasar 

dari rasionalisme Barat (Descartes, 1641). Descartes 

menggunakan argumen ini untuk menetapkan keberadaan 

dirinya sebagai suatu entitas yang berpikir dan oleh 

karenanya, sebagai bukti pertama dari epistemologi yang 

dibangun dari keraguan metodis. 



 138 

Pemisahan antara Res Cogitans dan Res Extensa. 

Descartes membedakan antara 'dunia pikiran' (res cogitans) 

dan 'dunia materi' (res extensa), yang menetapkan dualisme 

kartesius. Dualisme ini mengajukan bahwa realitas terdiri 

dari dua substansi yang fundamental dan berbeda: 

substansi pikiran (yang tidak berdimensi dan tidak 

berinteraksi secara fisik) dan substansi materi (yang 

berdimensi dan berinteraksi secara fisik) (Descartes, 1641). 
 

René Descartes adalah figur kunci dalam sejarah 

filsafat yang ide-idenya, terutama "Cogito, ergo sum" dan 

dualisme substansi, telah membentuk struktur dasar bagi 

banyak debat filosofis yang berikutnya. Karyanya dalam 

"Meditasi tentang Filsafat Pertama" tidak hanya membawa 

revolusi dalam filsafat tetapi juga mempengaruhi 

pengembangan ilmu pengetahuan, dengan menekankan 

pada pentingnya keraguan metodis dan kepercayaan pada 

akal untuk mendapatkan pengetahuan. Melalui 

pendekatannya yang inovatif, Descartes telah meletakkan 

fondasi bagi rasionalisme Barat dan pemikiran modern 

yang lebih luas, menginspirasi generasi pemikir untuk 

mengeksplorasi hubungan antara pikiran, materi, dan 

realitas. 
 

2. John Locke 
 

John Locke, seorang filsuf Inggris abad ke-17, 

merupakan sosok penting dalam pengembangan filsafat 

empirisme yang menekankan peran pengalaman dan 

persepsi sensori dalam pembentukan pengetahuan. 

Karyanya telah membawa pengaruh besar tidak hanya 

pada filsafat tetapi juga pada pengembangan teori politik 

dan pendidikan. 
 

Karya Utama 
 

"An Essay Concerning Human Understanding" (Locke, 

1689). Dalam karya monumental ini, Locke menjelaskan 

teorinya tentang bagaimana manusia memperoleh 

pengetahuan, yang berlawanan dengan doktrin rasionalis 

tentang ide-ide bawaan. Dia berargumen bahwa semua 



 139 

manusia dilahirkan tanpa pengetahuan bawaan, dan bahwa 

semua konten pikiran berasal dari pengalaman. 
 

Kontribusi 
 

Teori Tabula Rasa – Locke memperkenalkan konsep 

bahwa pikiran manusia pada saat kelahiran adalah seperti 

lembaran kosong (tabula rasa), dan hanya pengalaman 

sensori—apa yang kita lihat, dengar, rasakan, dll. — yang 

menulis di atas lembaran tersebut. Pandangan ini 

menempatkan pengalaman sebagai sumber utama 

pengetahuan dan adalah dasar dari empirisme (Locke, 

1689). 

Empirisme – Melalui pendapatnya bahwa 

pengetahuan berasal dari pengalaman, Locke memberikan 

landasan filosofis untuk metode ilmiah modern yang 

menekankan pentingnya observasi dan eksperimen. Konsep 

tabula rasa Locke sangat berpengaruh dalam psikologi, 

pendidikan, dan berbagai cabang filsafat lainnya. 
 

John Locke adalah salah satu pemikir paling 

berpengaruh dari zaman modern awal, yang ide-idenya 

tentang sumber dan sifat pengetahuan terus mempengaruhi 

berbagai bidang studi hingga hari ini. Dengan menolak 

gagasan pengetahuan bawaan dan menekankan peran 

esensial pengalaman, Locke tidak hanya membantu 

meletakkan dasar bagi empirisme tetapi juga mendorong 

pengembangan pendekatan ilmiah terhadap penelitian di 

alam semesta. "An Essay Concerning Human 
Understanding" adalah karya yang esensial untuk 

memahami evolusi pemikiran manusia mengenai pikiran 

dan pengetahuan, memainkan peran kunci dalam transisi 

dari paradigma filosofis kuno ke pendekatan lebih 

eksperimental dan berbasis bukti yang karakteristik ilmu 

pengetahuan modern. 
 

3. Immanuel Kant 
 

Immanuel Kant, seorang filsuf Jerman dari era 

Pencerahan, adalah salah satu pemikir paling berpengaruh 

dalam sejarah filsafat modern. Karyanya telah revolusioner, 



 140 

terutama dalam bidang epistemologi dan etika, dimana ia 

menantang paradigma sebelumnya dan menetapkan 

kerangka kerja baru yang masih berpengaruh hingga hari 

ini. 
 

Karya Utama 
 

"Critique of Pure Reason" (Kant, 1781). Ini adalah 

salah satu karya filosofis paling kompleks dan mendalam 

yang pernah ditulis. Kant mengembangkan kerangka 

kritisisme, yang membedakan secara tajam antara 

fenomena (dunia sebagaimana kita alami melalui indera 

kita) dan noumena (dunia sebagaimana adanya, yang tidak 

dapat kita akses secara langsung). 
 

Kontribusi 

Kritisisme Kantian – Kant mengajukan bahwa 

sementara pengetahuan empiris (pengetahuan tentang 

fenomena) adalah mungkin, pengetahuan metafisik 

(pengetahuan tentang noumena) adalah secara 

fundamental terbatas. Ini menantang rasionalisme dan 

empirisme yang dominan pada masanya dengan 

mengusulkan bahwa struktur dasar pikiran kita 

membentuk pengalaman kita dari realitas. 

Distingsi Fenomena vs Noumena – Kant berpendapat 

bahwa kita hanya dapat memiliki pengetahuan empiris 

yang pasti tentang fenomena - dunia seperti yang kita 

alami. Sebaliknya, noumena, atau "hal-hal itu sendiri" (the 

things in themselves), tetap tidak terjangkau, yang 

menempatkan batasan pada ruang lingkup dan kapasitas 

rasional manusia (Kant, 1781). 

Epistemologi dan Etika – Melalui "Critique of 
Practical Reason" dan "Critique of Judgment," Kant juga 

mengembangkan teori etika yang berbasis pada prinsip 

kewajiban moral dan estetika, yang memperluas 

pengaruhnya dari teori pengetahuan ke dalam bagaimana 

kita harus bertindak dan merespon secara moral dan 

estetis. 
 



 141 

Immanuel Kant memperkenalkan era baru dalam 

pemikiran filosofis dengan kerangka kritisismenya, yang 

tidak hanya meredefinisi batas-batas pengetahuan manusia 

tetapi juga menetapkan norma-norma etika yang 

berorientasi pada prinsip rasionalitas dan universalitas. 

"Critique of Pure Reason" dan karya-karya susulannya 

menawarkan sebuah sistem filosofis yang mendalam yang 

menggabungkan epistemologi, metafisika, etika, dan 

estetika ke dalam sebuah sintesis yang koheren dan 

berpengaruh. Melalui pendekatan ini, Kant tidak hanya 

membentuk fondasi bagi banyak debat filosofis kontemporer 

tetapi juga menginspirasi generasi filsuf untuk 

mempertanyakan dan menjelajahi kompleksitas 

pengalaman manusia dan batasan akal. 

Peralihan dari Filsafat Scholastik ke Renaissance dan 

ke Filsafat Modern menandai transformasi mendalam 

dalam pemikiran manusia. Abad Pertengahan 

menanamkan fondasi yang kuat dalam logika dan teologi, 

sementara Renaissance memicu minat terbarukan dalam 

humanisme dan sains klasik. Filsafat Modern, yang terbagi 

antara rasionalisme dan empirisme, membangun kerangka 

kerja bagi revolusi ilmiah dan pencerahan yang akan 

mengikuti, menetapkan prinsip-prinsip yang masih 

menentukan wajah intelektual dunia kontemporer. 

Mendalami periode-periode ini membuka pemahaman yang 

lebih dalam tentang bagaimana ide-ide tentang 

pengetahuan, realitas, dan eksistensi manusia telah 

berkembang dan terus mempengaruhi kita. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 142 

 

 

BAB VII 

HELENISME & FILSAFAT 

YUNANI: ALIRAN STOA, 

EPICUREANISME, & 

SKEPTISISME 

 

A. Periode Helenistik: Sebuah Era Ekspansi Filsafat 

Yunani 
 

Periode Helenistik, yang terentang dari kematian 

Alexander Agung pada tahun 323 SM hingga aneksasi Mesir 

oleh Roma pada 30 SM, adalah era signifikan dalam sejarah 

Yunani dan Mediterania yang lebih luas. Era ini menandai 

penyebaran luas kebudayaan Yunani dan, pentingnya bagi 

topik ini, perkembangan berbagai aliran filsafat yang 

berpengaruh besar. 
 

Filsafat Yunani dan Perluasannya 
 

Selama periode ini, filsafat Yunani tidak hanya 

melanjutkan tradisi pra-Sokratik dan klasik tetapi juga 

berkembang dalam bentuk-bentuk baru yang kompleks 

yang merespons kondisi sosial-politik yang berubah cepat. 

Tiga aliran filsafat yang dominan—Stoisisme, 

Epicureanisme, dan Skeptisisme—masing-masing 

menawarkan jawaban yang unik atas pertanyaan tentang 

etika, alam semesta, dan pengetahuan. 
 

Aliran Filsafat Utama 
 

1. Stoisisme: Berfokus pada ketidakpedulian terhadap 

hal-hal yang tidak dapat dikontrol dan penerimaan 



 143 

terhadap nasib, dengan kebajikan sebagai satu-

satunya kebaikan. 
 

2. Epicureanisme: Menekankan pada pencarian 

kesenangan rasional dan penghindaran dari rasa sakit 

sebagai cara untuk mencapai kebahagiaan. 
 

3. Skeptisisme: Berpusat pada ide bahwa kepastian 

adalah tidak mungkin dicapai, menyarankan suspensi 

penilaian untuk mencapai ketenangan pikiran. 
 

Filsafat ini menyebar melalui lingkaran intelektual 

dan di antara massa di seluruh dunia Mediterania, 

dipengaruhi oleh interaksi antarbudaya yang intens selama 

dan setelah penaklukan-penaklukan oleh Alexander Agung. 

 

B. Aliran Stoa 
 

1. Pendiri dan Pengikut 
 

Pendiri 
 

Stoisisme didirikan oleh Zeno dari Citium sekitar 

tahun 300 SM di Athena. Filsafat ini, dengan cepat 

menyebar dari Yunani ke Roma dan menjadi sangat populer 

di kalangan elit Romawi. 
 

Pengikut Penting 
 

• Seneca – Seorang senator dan penasehat Nero, yang 

tulisan-tulisannya masih dipelajari untuk 

kebijaksanaannya tentang etika dan penderitaan. 

• Epictetus – Seorang budak yang menjadi filosof 

terkemuka, mengajarkan bahwa kebebasan sejati 

datang dari penerimaan. 

• Marcus Aurelius – Kaisar Romawi dan filosof, yang 

"Meditations"-nya merefleksikan pemikirannya 

tentang kebajikan dan filosofi. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 144 

2. Filsafat dan Doktrin 
 

Prinsip Utama Stoisisme 
 

Etika – Stoisisme menekankan apatheia 

(ketidakpedulian terhadap hal-hal yang tidak dapat 

dikontrol) dan amor fati (cinta terhadap takdir). Para Stoik 

percaya bahwa kebajikan, yang dicapai melalui penalaran 

yang baik dan karakter yang kuat, adalah satu-satunya 

kebaikan yang sejati. 
Fisika – Mereka menganggap alam semesta sebagai 

kesatuan yang rasional dan terorganisir, diatur oleh Logos 

(hukum alam yang rasional), yang juga berperan sebagai api 

yang menghidupkan dan membimbing alam semesta. 
Logika – Stoisisme mengembangkan teori 

pengetahuan yang berbasis pada konsep 'kataleptik 

phantasia' (impresi yang dapat dipercaya), yang diperlukan 

untuk pengetahuan yang benar dan memadai. 
 

3. Kontribusi dan Pengaruh 
 

Pengaruh Stoisisme 
 

Di Roma – Stoisisme sangat berpengaruh di Roma, 

terutama di kalangan elit. Filsafat ini mengajarkan 

pengendalian diri dan ketahanan sebagai cara untuk 

mengatasi emosi negatif. 

Inspirasi untuk Kekristenan – Banyak prinsip Stoik, 

terutama yang berkaitan dengan etika dan ketahanan 

dalam menghadapi penderitaan, menemukan jalan mereka 

ke dalam ajaran-ajaran Kristen awal dan terus 

mempengaruhi pemikiran Kristen modern. 

Stoisisme, melalui prinsip-prinsipnya yang 

menekankan ketahanan, ketidakpedulian terhadap faktor 

eksternal, dan penekanan pada kebajikan, tidak hanya 

membentuk cara individu dalam menghadapi kehidupan 

sehari-hari tetapi juga secara signifikan mempengaruhi 

pengembangan etika Barat dan pemikiran filosofis. 

 

 

 



 145 

C. Aliran Epicureanisme 
 

1. Pendiri dan Pengikut 
 

Epicuros (341-270 SM) adalah seorang filsuf Yunani 

yang pendiriannya mendirikan aliran Epicureanisme di 

Athena. Dia membangun sekolahnya, yang dikenal sebagai 

"Taman Epicuros," bukan hanya sebagai tempat mengajar 

tetapi juga sebagai komunitas bagi pengikutnya untuk 

hidup dan belajar bersama, merefleksikan filsafatnya 

tentang kehidupan yang sederhana dan fokus pada 

kesejahteraan internal. 

Pengikut Epicureanisme tetap populer selama 

beberapa abad, menarik banyak pengikut yang menerapkan 

dan menyebarkan ajarannya melalui tulisan dan 

pengajaran, bahkan setelah kematian Epicuros. 
 

2. Filsafat dan Doktrin 
 

• Etika Epicurean – Kenikmatan sebagai Tujuan 

Tertinggi 

• Hedonisme Rasional – Berbeda dengan persepsi 

hedonisme yang populer yang fokus pada kenikmatan 

fisik, Epicuros menekankan bahwa kenikmatan sejati 

adalah ketiadaan rasa sakit dan ketakutan, yang 

mencapai keadaan damai atau ataraxia. 

• Prioritas Kenikmatan Rohani – Menurut Epicuros, 

kenikmatan mental dan rohani lebih penting dari 

pada kenikmatan fisik karena kenikmatan fisik 

bersifat sementara dan sering kali menimbulkan hasil 

yang tidak diinginkan yang dapat mengganggu 

ketenangan jiwa. 
 

Fisika Epicurean: Atomisme 
 

• Adopsi dari Demokritus – Epicureanisme mengadopsi 

teori atomisme dari Demokritus, yang menyatakan 

bahwa segala sesuatu di alam semesta, termasuk jiwa, 

terbuat dari atom—partikel kecil, kekal, dan tak 

terbagi yang bergerak di dalam kekosongan. 

• Epistemologi Epicurean – Pengetahuan Melalui Indra. 



 146 

• Sensasi dan Prekonsepsi – Epicuros berpendapat 

bahwa pengetahuan dasar tentang dunia diperoleh 

melalui sensasi—interaksi langsung dengan objek 

melalui indra. Prekonsepsi (konsep umum yang kita 

miliki sebelum pengalaman tertentu) dan perasaan 

juga berperan dalam proses epistemologis, membantu 

kita dalam membentuk pemahaman dan ekspektasi 

tentang objek dan fenomena. 
 

3. Kontribusi dan Pengaruh 
 

Di tengah ketidakpastian dan pergolakan politik yang 

menyertai periode Helenistik, Epicureanisme menawarkan 

suatu pendekatan yang menenangkan, menekankan 

pentingnya persahabatan, kebebasan dari rasa takut 

(terutama rasa takut terhadap dewa dan kematian), dan 

kehidupan intelektual yang aktif sebagai jalan menuju 

kebahagiaan. 

Filsafat Epicuros terus mempengaruhi pemikiran 

Barat jauh melampaui zamannya, dengan aspek-aspek dari 

Epicureanisme muncul dalam berbagai bentuk filsafat dan 

bahkan dalam beberapa prinsip-prinsip dasar ilmu psikologi 

modern mengenai pencarian kebahagiaan dan pencegahan 

penderitaan. 

Aliran Epicuros, dengan penekanannya pada 

pencarian kenikmatan rasional dan kehidupan yang diatur 

oleh pemahaman dan bukan takut akan takdir atau dewa, 

menyediakan kerangka kerja yang kuat untuk mengatasi 

tantangan eksistensial dan etis. Dengan mengarahkan 

perhatian pada kenikmatan yang abadi dan ketenangan 

pikiran melalui kebijaksanaan, persahabatan, dan 

pengetahuan, Epicuros menawarkan pandangan dunia 

yang tetap relevan dalam membantu individu mencapai 

pemahaman diri dan kebahagiaan sejati. Filsafatnya 

mengajarkan bahwa dalam menghadapi realitas alam 

semesta yang acak dan sering kali tidak peduli, pendekatan 

yang paling rasional dan memuaskan adalah 

mengembangkan kebijaksanaan personal dan hubungan 

antar manusia yang mendukung. 



 147 

D. Aliran Skeptisisme 
 

1. Pendiri dan Pengikut 
 

Pyrrho dari Elis (sekitar 360-270 SM), seorang filsuf 

Yunani, dianggap sebagai pendiri aliran Skeptisisme. 

Filosofinya sangat dipengaruhi oleh pengalamannya selama 

ekspedisi dengan Alexander Agung, terutama melalui 

interaksi dengan berbagai budaya dan tradisi filosofis 

Timur. 

Aliran skeptis berkembang lebih lanjut melalui tokoh-

tokoh seperti Sextus Empiricus, yang catatannya 

menyediakan satu-satunya sumber utuh tentang ajaran 

skeptis kuno yang masih bertahan. Filsafat skeptis 

menekankan penangguhan penilaian (epoché) dan 

mempertanyakan klaim pengetahuan yang pasti, 

mempengaruhi pemikiran filosofis di banyak era 

berikutnya. 
 

2. Filsafat dan Doktrin 
 

• Epistemologi – Penangguhan Penilaian 

• Epoché (Penangguhan Penilaian) – Skeptisisme klasik 

mengajarkan bahwa, dengan menangguhkan 

penilaian tentang kebenaran klaim yang tidak 

terverifikasi, seseorang dapat menghindari 

kegelisahan yang berasal dari percobaan gagal untuk 

mencapai kepastian. Para skeptik percaya bahwa 

kebenaran mutlak mungkin tidak terjangkau dan 

bahwa pengetahuan manusia selalu bersifat tentatif 

(Sextus Empiricus, n.d.). 

• Etika – Ketenangan Melalui Penangguhan 

Kepercayaan 

• Ataraxia (Ketenangan) – Para skeptik berargumen 

bahwa ketenangan dan kedamaian batin dapat 

dicapai dengan menahan diri dari pertikaian teoretis, 

memilih untuk tidak berkomitmen pada kebenaran 

yang tidak pasti. Ini menghindari konflik internal dan 

eksternal yang sering menyertai klaim pengetahuan 

yang tegas. 



 148 

3. Kontribusi dan Pengaruh 
 

Skeptisisme telah memainkan peran penting dalam 

filosofi dengan menyediakan pendekatan kritis terhadap 

dogma dan otoritas yang tak terbantahkan. Dengan 

menantang kebenaran yang diterima, skeptisisme 

mendorong penyelidikan terus-menerus dan penerimaan 

terhadap keraguan dan ketidakpastian sebagai aspek 

esensial dari kehidupan intelektual. 

Prinsip-prinsip skeptis mempengaruhi pemikiran 

selama Renaisans dan membantu meletakkan dasar untuk 

Empirisisme Modern, yang juga menekankan pengamatan 

dan pengalaman sebagai sumber pengetahuan. Skeptisisme 

telah mendorong pengembangan metode ilmiah yang lebih 

sistematis, yang mengutamakan bukti empiris dan 

eksperimental dalam pembentukan teori ilmiah. 

Aliran Skeptisisme, dengan doktrin utamanya yang 

menekankan pentingnya epoché dan pencapaian ataraxia, 

telah membentuk cara manusia memahami batasan 

pengetahuan dan kebijaksanaan. Pengaruhnya yang luas 

terhadap pemikiran Eropa—dari filosofi kuno hingga 

Renaisans dan selanjutnya ke Empirisisme Modern—

menunjukkan bahwa mengakui ketidakpastian dan 

keraguan bukan hanya penting untuk kemajuan ilmiah 

tetapi juga untuk pemahaman filosofis tentang manusia dan 

alam semesta. Skeptisisme, oleh karena itu, tetap relevan 

sebagai pendekatan yang memperkaya dan mempertajam 

diskursus intelektual, mendorong refleksi yang kritis dan 

terus-menerus terhadap apa yang kita anggap kita tahu. 

Melalui pendekatan skeptis, kita diajak untuk selalu 

meninjau ulang dan mempertanyakan asumsi serta klaim 

pengetahuan, menjaga agar dialog intelektual tetap 

dinamis dan terbuka terhadap revisi dan perbaikan. Ini 

tidak hanya menunjukkan kerendahan hati dalam 

pencarian kita akan kebenaran tetapi juga menghormati 

kompleksitas realitas yang sering kali melampaui 

pemahaman sederhana atau dogma yang tak terbantah. 



 149 

Periode Helenistik adalah era eksplorasi filosofis yang 

menandai transisi dari polis Yunani klasik ke struktur 

geopolitik yang lebih luas di bawah kekuasaan Romawi dan 

selanjutnya. Stoisisme, Epicureanisme, dan Skeptisisme 

masing-masing menawarkan jawaban yang berbeda untuk 

masalah etika, pengetahuan, dan kehidupan yang baik. 

Melalui penerimaan nasib, pencarian kenikmatan tanpa 

rasa sakit, atau penghindaran dogmatisme, masing-masing 

menyediakan panduan yang masih relevan untuk masalah-

masalah kontemporer. Pembelajaran tentang aliran-aliran 

ini menunjukkan kekayaan dan keragaman pemikiran 

Helenistik serta pengaruh berkelanjutan mereka dalam 

filsafat dan cara kita memandang dunia hari ini. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 150 

 

 

BAB VIII 

NEOPLATONISME & PERAN 

PLOTINUS 

 

A. Neoplatonisme: Sebuah Revitalisasi Filsafat Plato 
 

Neoplatonisme adalah aliran filsafat yang 

berkembang di Alexandria, Mesir, selama abad ke-3 Masehi 

dan mewakili suatu bentuk pembaruan serta ekstensi dari 

ajaran Plato. Aliran ini memainkan peran krusial dalam 

sejarah pemikiran Barat, menghubungkan dunia material 

dengan dunia ide dan mengusulkan konsepsi tentang satu 

sumber eksistensi yang murni dan sempurna. 

Neoplatonisme memperluas ajaran Plato dengan 

menekankan pada satu prinsip dasar atau "The One" dari 

mana semua eksistensi berasal. Aliran filsafat ini, yang 

berkembang pada abad ke-3 Masehi dengan Plotinus 

sebagai salah satu tokoh utamanya, berusaha menjelaskan 

hubungan antara realitas yang terlihat dan sumber 

metafisik yang lebih tinggi. 

Menurut Neoplatonisme, "The One" adalah sumber 

tertinggi yang melampaui semua kategori eksistensi dan 

pemahaman manusia. "The One" adalah kesatuan yang 

sempurna dan absolut, dari mana emanasi atau pancaran 

mengalir membentuk tingkatan realitas. Tingkatan 

pertama setelah "The One" adalah Nous (Pikiran Ilahi), 

yang berisi semua bentuk atau ide Plato. Setelah Nous, 

terdapat Jiwa Dunia, yang menjadi penghubung antara 

dunia ide dan dunia materi. 

Neoplatonisme mengajarkan bahwa jiwa manusia 

berasal dari Jiwa Dunia dan, melalui proses kontemplasi 

dan pembersihan spiritual, dapat kembali menyatu dengan 



 151 

"The One." Ajaran ini menekankan pentingnya pengalaman 

mistis dan meditasi sebagai jalan untuk mencapai 

pemahaman dan persatuan dengan sumber ilahi. 

Pengaruh Neoplatonisme sangat luas, meresapi 

berbagai aspek pemikiran agama dan filosofis selama Abad 

Pertengahan dan Renaisans. Dalam teologi Kristen, konsep-

konsep Neoplatonis diserap untuk menjelaskan hubungan 

antara Tuhan, penciptaan, dan jiwa manusia. Filsuf seperti 

Augustine dari Hippo mengadopsi banyak elemen dari 

Neoplatonisme dalam karyanya, membantu menjembatani 

pemikiran klasik dan Kristen. Sehingga, Neoplatonisme 

tidak hanya memperluas ajaran Plato, tetapi juga 

membentuk dasar bagi banyak tradisi intelektual dan 

spiritual di Barat. 

Neoplatonisme menjelaskan hubungan antara dunia 

ide (realitas spiritual atau intelektual) dan dunia material, 

melalui proses yang disebut emanasi. Dalam 

Neoplatonisme, "The One" atau Yang Satu adalah sumber 

tertinggi dan tidak terbatas dari semua eksistensi. Dari 

"The One" memancar berbagai tingkat realitas melalui 

serangkaian emanasi. 

Tingkatan pertama emanasi adalah Nous, atau 

Pikiran Ilahi, yang mengandung semua bentuk atau ide 

Plato. Nous adalah cerminan langsung dari "The One" dan 

berfungsi sebagai sumber dari semua pola dan prinsip yang 

membentuk realitas. Setelah Nous, emanasi berikutnya 

adalah Jiwa Dunia, yang mencakup jiwa-jiwa individu dan 

bertindak sebagai penghubung antara dunia ide dan dunia 

material. Jiwa Dunia bertugas mengatur dan 

menghidupkan alam semesta material, memberikan 

struktur dan makna. 

Proses emanasi ini menggambarkan bagaimana yang 

lebih tinggi, yang spiritual dan intelektual, mengalir ke 

dalam yang lebih rendah, yang material dan konkret. Dunia 

material, meskipun dianggap kurang sempurna dan lebih 

jauh dari "The One" tetap memiliki jejak dan refleksi dari 

realitas yang lebih tinggi. Oleh karena itu, segala sesuatu di 

dunia material memiliki asal-usulnya dalam dunia ide dan 



 152 

dapat ditelusuri kembali ke sumber ilahi melalui 

kontemplasi dan pembersihan spiritual. 

Neoplatonisme menekankan bahwa jiwa manusia, 

sebagai bagian dari Jiwa Dunia, memiliki potensi untuk 

kembali menyatu dengan "The One" melalui proses 

spiritual. Melalui meditasi, refleksi, dan kehidupan yang 

benar, individu dapat melampaui keterbatasan dunia 

material dan mencapai pengetahuan yang lebih tinggi serta 

persatuan dengan sumber ilahi. 

Pandangan Neoplatonis ini memberikan kerangka 

kerja yang mendalam untuk memahami hubungan antara 

yang material dan yang spiritual, menginspirasi berbagai 

tradisi mistik dan filosofis di dunia Barat. Mereka juga 

mempengaruhi teologi Kristen, Islam, dan berbagai tradisi 

spiritual lainnya, membantu menjelaskan hubungan antara 

Tuhan, penciptaan, dan tujuan akhir dari eksistensi 

manusia. 

Aliran ini sangat mempengaruhi pemikiran Kristen 

dan Islam, serta filsafat Barat secara umum, membentuk 

banyak konsep teologis dan metafisik yang sentral dalam 

pemikiran Abad Pertengahan dan Renaisans. Dalam 

pemikiran Kristen, Neoplatonisme memainkan peran 

penting melalui tokoh-tokoh seperti Augustine dari Hippo, 

yang mengintegrasikan gagasan-gagasan Neoplatonis ke 

dalam teologi Kristen. Augustine mengadopsi konsep 

emanasi untuk menjelaskan penciptaan, menggambarkan 

Tuhan sebagai sumber segala sesuatu dan menekankan 

bahwa segala ciptaan mengandung jejak ilahi. Pandangan 

ini memperkaya pemahaman Kristen tentang hubungan 

antara Tuhan dan ciptaan, serta tujuan akhir manusia 

untuk kembali kepada Tuhan. 

Pengaruh Neoplatonisme juga sangat terasa dalam 

filsafat Islam, terutama melalui karya-karya filsuf seperti 

Al-Farabi, Avicenna (Ibn Sina), dan Averroes (Ibn Rushd). 

Mereka mengembangkan teori-teori metafisik yang 

menggabungkan gagasan Neoplatonis dengan ajaran Islam, 

khususnya mengenai alam semesta, jiwa, dan Tuhan. 

Avicenna, misalnya, mengadaptasi konsep emanasi untuk 



 153 

menjelaskan hubungan antara Tuhan dan dunia, serta 

proses penciptaan. Melalui karya-karya ini, Neoplatonisme 

membantu membentuk fondasi filsafat Islam klasik. 

Di Barat, pengaruh Neoplatonisme berlanjut 

sepanjang Abad Pertengahan dan mencapai puncaknya 

selama Renaisans. Filsuf seperti Pseudo-Dionysius, John 

Scotus Eriugena, dan Thomas Aquinas memasukkan 

elemen-elemen Neoplatonis ke dalam karya-karya mereka. 

Pemikiran Neoplatonis memberikan kerangka untuk 

memahami hierarki makhluk dan struktur alam semesta, 

serta hubungan antara yang ilahi dan yang duniawi. 

Selama Renaisans, humanis seperti Marsilio Ficino dan 

Giovanni Pico della Mirandola menghidupkan kembali 

minat pada Neoplatonisme, menggabungkannya dengan 

humanisme dan memperkaya tradisi intelektual Eropa. 

Dengan demikian, Neoplatonisme tidak hanya 

memperluas ajaran Plato tetapi juga membentuk dasar 

banyak konsep teologis dan metafisik yang menjadi inti dari 

pemikiran Kristen, Islam, dan filsafat Barat secara umum. 

Warisan ini terus mempengaruhi cara kita memahami 

hubungan antara dunia fisik dan spiritual, serta tujuan 

akhir eksistensi manusia. 

 

B. Plotinus 
 

Plotinus (204-270 M) lahir di Mesir dan belajar filsafat 

di Alexandria, pusat intelektual yang beragam. Setelah 

pindah ke Roma, dia mendirikan sekolah filsafatnya sendiri 

yang menarik banyak pengikut, termasuk muridnya 

Porphyry, yang kemudian mengedit dan menerbitkan 

tulisan-tulisannya dalam kumpulan yang dikenal sebagai 

"Enneads." Karya ini berisi enam puluh enam esai yang 

mendalam dan mencakup topik-topik seperti metafisika, 

psikologi, dan etika, menawarkan pandangan yang 

komprehensif tentang struktur realitas dari perspektif 

neoplatonik. 
 

 

 

 

 



 154 

1. Filsafat dan Doktrin 
 

Di puncak ontologi Plotinus adalah "The One," sumber 

segala yang ada, yang tak terdefinisi dan tak terjangkau. 

"The One" adalah penyebab pertama dan asal mula dari 

segalanya, sering dikaitkan dengan konsep ketuhanan yang 

absolut. Dari "The One" muncul Nous, atau Intelek Ilahi, 

yang mengandung ide-ide universal (forms) Plato. Nous 

adalah kesadaran universal yang dari situ jiwa dunia 

(World Soul) muncul, yang selanjutnya mengemanasikan 

jiwa individu dan dunia material. 

Jiwa dunia bertindak sebagai perantara antara Nous 

dan dunia material, menghasilkan jiwa individu dan alam 

fisik melalui proses yang lebih lanjut dari emanasi. Proses 

ini menjelaskan bagaimana realitas spiritual atau 

intelektual termanifestasi dalam bentuk material. 
 

2. Pengaruh Plotinus dalam Filsafat dan Teologi 
 

a. Struktur Ontologis – Sistem Plotinus 

memperkenalkan struktur ontologis yang kompleks 

yang telah mempengaruhi teologi Kristen dan Islam 

serta pemikiran mistik di banyak tradisi. 
 

b. Pandangan Holistik tentang Realitas – Dengan 

menawarkan pandangan yang terintegrasi tentang 

realitas, Plotinus tidak hanya mempengaruhi 

pemikiran religius tetapi juga menawarkan kerangka 

kerja yang telah diadopsi dan disesuaikan oleh 

pemikir di berbagai budaya dan era. 
 

c. Legacy – Karya Plotinus terus dipelajari dan 

dihormati dalam tradisi filsafat, khususnya karena 

pendekatannya yang mendalam dan sistematis 

terhadap pertanyaan-pertanyaan metafisik dan 

eksistensial. 
 

3. Ajaran Plotinus tentang Jiwa 
 

Plotinus, seorang filsuf Yunani yang mendirikan 

aliran Neoplatonisme, memiliki ajaran yang mendalam 

tentang jiwa yang sangat berpengaruh dalam tradisi filsafat 



 155 

Barat. Menurut Plotinus, jiwa adalah entitas yang 

memediasi antara dunia fisik dan dunia spiritual. Ia 

percaya bahwa jiwa berasal dari Satu (The One), sumber 

tertinggi dan paling sempurna dari segala sesuatu. Satu 

adalah prinsip yang melampaui segala bentuk dan 

keberadaan, dan dari Satu inilah muncul Nous (Pikiran 

Ilahi) dan Jiwa. Jiwa, dalam pandangan Plotinus, adalah 

bagian dari tatanan kosmis yang lebih besar dan memiliki 

kemampuan untuk menghubungkan diri dengan realitas 

yang lebih tinggi. 

Plotinus membedakan antara jiwa individu dan Jiwa 

Dunia (World Soul). Jiwa individu adalah bagian dari Jiwa 

Dunia yang menghidupi dan memberi bentuk kepada tubuh 

manusia. Meskipun terikat dengan dunia materi, jiwa 

memiliki kemampuan untuk kembali kepada asal ilahinya 

melalui proses intelektual dan spiritual. Jiwa dianggap 

sebagai entitas yang tak terpisahkan dari pikiran dan 

kesadaran, yang terus berusaha untuk mencapai kesatuan 

dengan Nous dan akhirnya dengan Satu. Proses ini 

melibatkan kontemplasi dan penyingkiran diri dari 

keterikatan duniawi, yang memungkinkan jiwa untuk 

mencapai pencerahan dan kebahagiaan sejati. 

Plotinus juga menekankan pentingnya moralitas dan 

kebajikan dalam pengembangan jiwa. Menurutnya, jiwa 

harus berusaha untuk hidup sesuai dengan prinsip-prinsip 

kebajikan dan mencapai keadaan kesempurnaan moral. 

Kebajikan adalah sarana yang memungkinkan jiwa untuk 

mendekati dan mengidentifikasi diri dengan Satu. Plotinus 

mengajarkan bahwa jiwa yang hidup secara moral akan 

mengalami kebahagiaan sejati, yang berbeda dari 

kebahagiaan duniawi yang bersifat sementara dan ilusi. 

Dengan demikian, jiwa yang benar-benar berkembang 

adalah jiwa yang mencapai keseimbangan dan harmoni 

dengan tatanan kosmis yang lebih besar. 
 

4. Ajaran Plotinus tentang Hidup dan Moral 
 

Plotinus memberikan pandangan yang mendalam 

tentang hidup dan moralitas, yang berakar pada 



 156 

keyakinannya bahwa tujuan utama kehidupan manusia 

adalah mencapai kesatuan dengan Satu. Hidup, menurut 

Plotinus, adalah perjalanan spiritual yang bertujuan untuk 

mengenali dan mengatasi keterbatasan dunia materi dan 

mencapai pemahaman yang lebih tinggi tentang realitas. 

Hidup yang baik adalah hidup yang selaras dengan prinsip-

prinsip kebajikan dan yang berusaha untuk mencapai 

kesempurnaan moral dan intelektual. 

Plotinus menekankan pentingnya disiplin spiritual 

dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Ia mengajarkan 

bahwa manusia harus menjalani hidup yang penuh dengan 

kebijaksanaan, moderasi, dan pengendalian diri. Kebajikan 

seperti keadilan, keberanian, dan kebijaksanaan adalah 

elemen penting dalam pencapaian kehidupan yang baik. 

Melalui praktik kebajikan, seseorang dapat membebaskan 

dirinya dari keterikatan duniawi dan mencapai keadaan 

spiritual yang lebih tinggi. Plotinus melihat kebajikan 

sebagai sarana untuk memperbaiki jiwa dan 

mendekatkannya kepada Satu. 

Dalam ajaran Plotinus, moralitas tidak hanya 

berhubungan dengan tindakan eksternal tetapi juga dengan 

keadaan batin seseorang. Kebahagiaan sejati, atau 

eudaimonia, hanya dapat dicapai melalui kesatuan dengan 

realitas ilahi dan melalui pemahaman mendalam tentang 

diri dan dunia. Oleh karena itu, Plotinus mendorong praktik 

kontemplasi dan refleksi sebagai cara untuk mencapai 

pencerahan spiritual. Ia percaya bahwa dengan memahami 

dan menginternalisasi prinsip-prinsip ilahi, seseorang 

dapat menjalani hidup yang lebih bermakna dan mencapai 

kebahagiaan abadi. 

Plotinus juga mengajarkan pentingnya hubungan 

sosial dan peran individu dalam masyarakat. Meskipun ia 

menekankan pengembangan diri dan pencapaian spiritual, 

ia juga mengakui bahwa manusia adalah makhluk sosial 

yang memiliki tanggung jawab terhadap orang lain. Hidup 

yang baik melibatkan keseimbangan antara pengembangan 

spiritual pribadi dan kontribusi positif kepada masyarakat. 

Dengan menjalani hidup yang bermoral dan berintegritas, 



 157 

seseorang tidak hanya memperbaiki dirinya sendiri tetapi 

juga berkontribusi pada kebaikan bersama. 

Ajaran Plotinus tentang jiwa, hidup, dan moralitas 

memberikan kerangka filosofis yang komprehensif untuk 

memahami tujuan dan makna hidup manusia. Dengan 

menekankan pentingnya kebajikan, kontemplasi, dan 

kesatuan dengan realitas ilahi, Plotinus menawarkan 

pandangan yang mendalam dan inspiratif tentang 

bagaimana menjalani hidup yang baik dan bermakna. 

Pengaruh ajaran ini terus terasa dalam tradisi filsafat dan 

spiritualitas hingga saat ini. 
 

Neoplatonisme, melalui tokoh seperti Plotinus, telah 

memberikan sumbangan yang tidak terukur kepada 

pemikiran filosofis dan religius di Barat. Konsep-konsep 

seperti "The One," emanasi, dan struktur realitas multi-

level telah membantu menjembatani dunia ide dengan 

dunia material, serta memfasilitasi pemahaman yang lebih 

mendalam tentang sifat eksistensi dan tujuan spiritual 

manusia. Plotinus, dengan "Enneads"-nya, tetap menjadi 

salah satu pilar dalam sejarah filsafat, yang karyanya 

memberi inspirasi bagi generasi filsuf, teolog, dan pemikir 

mistik yang datang setelahnya. 

Pendekatan ini memberikan gambaran lengkap 

tentang kehidupan, karya, dan pengaruh Plotinus serta 

Neoplatonisme, memberikan wawasan penting tentang 

kontribusi dan relevansi mereka dalam konteks historis dan 

filosofis yang lebih luas. 

 

C. Neoplatonisme 
 

1. Pengertian dan Evolusi 
 

Neoplatonisme merupakan evolusi dari ajaran Plato 

mengenai bentuk-bentuk ideal dan realitas yang lebih 

tinggi. Di bawah bimbingan Plotinus, Neoplatonisme 

bertransformasi menjadi sistem filosofis yang lengkap yang 

mencakup etika, metafisika, dan estetika, serta 

memperkenalkan struktur ontologis yang kompleks dan 

mendalam. 



 158 

Melalui pengembangan dan penyempurnaan oleh 

Plotinus, Neoplatonisme tidak hanya merenungi metafisika 

tetapi juga memasukkan aspek-aspek etis dan estetik yang 

membantu menjelaskan dan memandu interaksi manusia 

dengan dunia ide dan material. 
 

2. Filsafat dan Doktrin Utama 
 

a. Hierarki Eksistensi 
 

Hierarki eksistensi adalah konsep yang 

menggambarkan susunan atau tingkat-tingkat realitas 

yang berbeda, dari yang paling rendah hingga yang paling 

tinggi. Dalam filsafat, hierarki ini sering digunakan untuk 

menjelaskan hubungan antara dunia material dan dunia 

spiritual atau antara makhluk dengan prinsip tertinggi 

atau pencipta. Konsep ini ditemukan dalam berbagai tradisi 

filsafat dan agama, termasuk dalam Neoplatonisme, filsafat 

Hindu, dan mistisisme Islam. 

Dalam Neoplatonisme, yang dipelopori oleh Plotinus, 

hierarki eksistensi terdiri dari tiga tingkatan utama: Satu 

(The One), Nous (Pikiran Ilahi), dan Jiwa (Soul). Satu 

adalah sumber tertinggi dan paling sempurna dari segala 

sesuatu, melampaui segala bentuk dan keberadaan. Dari 

Satu, muncul Nous yang mengandung semua bentuk dan 

ide yang sempurna. Jiwa, yang memediasi antara dunia ide 

dan dunia material, menghidupi dan memberi bentuk pada 

alam semesta. Hierarki ini menggambarkan perjalanan 

jiwa manusia dari dunia material menuju penyatuan 

kembali dengan Satu melalui kontemplasi dan 

pengetahuan. 

Dalam tradisi filsafat Hindu, hierarki eksistensi 

sering digambarkan melalui konsep Tat Tvam Asi, yang 

berarti "Kamu adalah Itu". Ini merujuk pada identitas 

antara Atman (diri individu) dan Brahman (realitas 

tertinggi atau universal). Terdapat tingkatan-tingkatan 

kesadaran yang harus dilewati individu untuk menyadari 

kesatuan ini, mulai dari kehidupan duniawi yang penuh 

dengan keterikatan material hingga mencapai pencerahan 

spiritual di mana individu mengenali dirinya sebagai bagian 



 159 

dari Brahman. Proses ini melibatkan disiplin spiritual dan 

moral, seperti yoga dan meditasi, untuk membebaskan diri 

dari siklus kelahiran dan kematian (samsara) dan mencapai 

moksha (pembebasan). 

Dalam mistisisme Islam, hierarki eksistensi dapat 

dilihat dalam ajaran sufi tentang perjalanan spiritual 

(suluk) dan maqamat (tingkatan-tingkatan spiritual). Para 

sufi percaya bahwa individu harus melalui berbagai 

tingkatan kesadaran dan penyucian diri untuk mencapai 

pengetahuan langsung tentang Tuhan (ma'rifah). Hierarki 

ini mencakup tahapan-tahapan seperti taubat (pertobatan), 

sabar (kesabaran), dan tawakal (ketergantungan kepada 

Tuhan), yang semuanya bertujuan untuk membebaskan diri 

dari keterikatan duniawi dan mendekatkan diri kepada 

Tuhan. Konsep ini menekankan pentingnya pengalaman 

spiritual dan praktik-praktik mistis dalam mencapai 

pencerahan dan pembebasan. 

Dengan demikian, hierarki eksistensi dalam berbagai 

tradisi filsafat dan agama menggambarkan perjalanan 

manusia dari realitas material yang terbatas menuju 

kesatuan dengan prinsip tertinggi atau realitas absolut. Ini 

menunjukkan bahwa pencarian kebijaksanaan dan 

pembebasan adalah proses bertahap yang melibatkan 

pengetahuan, disiplin moral, dan pengalaman spiritual. 

Melalui pemahaman dan praktik hierarki ini, individu 

dapat mencapai pencerahan dan pembebasan sejati, yang 

merupakan tujuan utama dari kehidupan dan eksistensi 

manusia. 
 

b. Pembebasan dan Kembali 
 

Manusia berupaya melepaskan diri dari keterikatan 

materi dan kembali ke Nous, melalui ascesis spiritual dan 

pemurnian intelektual. Proses ini melibatkan pelepasan 

dari keinginan dan pengikatan duniawi dan pergerakan 

menuju kesadaran dan keberadaan yang lebih tinggi. 
 

3. Pengaruh pada Tradisi Lain 
 



 160 

a. Pengaruh Neoplatonisme dalam Teologi dan 

Mistisisme 
 

Pada Kristen – Konsep Logos (Kata) dalam Kristen, 

yang sering dikaitkan dengan Yesus sebagai manifestasi 

ilahi, memiliki kemiripan dengan Nous Neoplatonisme. Ide 

Plotinus tentang Jiwa Dunia juga mirip dengan konsep Roh 

Kudus, membantu membentuk doktrin Trinitas yang 

menggambarkan tiga manifestasi ilahi yang berbeda tetapi 

esensial dan bersatu. 

Pada Mistisisme dan Agama Lain – Islam (Khususnya 

Sufisme): Sistem emanasi Plotinus mempengaruhi 

pemikiran Sufi, yang juga menggambarkan pencarian 

kembali ke sumber spiritual atau ilahi melalui penolakan 

dunia material. 

Yudaisme (Kabbalah) – Tradisi Kabbalistik dalam 

Yudaisme, dengan struktur pohon sefirot-nya, memiliki 

kemiripan dengan hierarki eksistensi Neoplatonisme, 

dimana setiap sefirot merepresentasikan emanasi ilahi 

yang berbeda. 
 

Neoplatonisme, melalui doktrin dan sistem filosofis 

yang dikembangkan oleh Plotinus, memberikan pengaruh 

yang mendalam dan berkepanjangan terhadap pemikiran 

Barat dan berbagai tradisi religius. Dengan menekankan 

pada satu sumber eksistensi yang murni dan penyusunan 

hierarki realitas dari ilahi ke material, Neoplatonisme tidak 

hanya mengilhami filsuf dan teolog dalam memahami alam 

semesta tetapi juga memberikan kerangka kerja bagi 

banyak pencari spiritual dalam perjalanan mereka menuju 

pemahaman dan pembebasan spiritual. Struktur ontologis 

dan epistemologi Neoplatonisme terus menjadi komponen 

penting dalam diskusi filosofis dan teologis, menunjukkan 

kekayaan dan kedalaman dari tradisi pemikiran ini dalam 

sejarah ide-ide. 

Melalui penjelasan yang komprehensif ini, kita 

melihat bagaimana Neoplatonisme tidak hanya 

memperluas tetapi juga mendalam mempengaruhi berbagai 

aspek filosofis, etis, dan mistik dalam tradisi Barat dan 



 161 

lainnya, menggarisbawahi relevansi dan keberlanjutan ide-

idenya dalam berbagai konteks budaya dan religius. 

Neoplatonisme, melalui sintesis Plotinus dari filsafat 

Plato dengan berbagai tradisi pemikiran sebelumnya, 

memberikan satu set alat dan konsep yang membantu 

menjembatani dunia klasik dengan periode medieval. 

Aliran ini tidak hanya memperkaya tradisi metafisika dan 

teologi tetapi juga menawarkan panduan praktis bagi 

individu yang mencari pemahaman spiritual dan 

pembebasan. Kedalaman dan keluasan Neoplatonisme 

mengilhami berbagai tradisi filosofis dan religius, 

menggariskan rute intelektual dan spiritual menuju 

pemahaman yang lebih tinggi tentang kosmos dan 

eksistensi manusia. Dalam konteks modern, Neoplatonisme 

masih relevan sebagai sarana untuk menggali dan 

mengintegrasikan berbagai aspek dari pengalaman 

manusia, dari etis hingga ekstatis, dalam pencarian kita 

untuk arti dan kebenaran. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 162 

 

 

 

 

BAB IX 

FILSAFAT ABAD MODERN: 

RENAISSANCE & 

HUMANISME 

 

A. Pengantar 
 

Renaissance yang berarti "kelahiran kembali," 

merupakan periode penting di Eropa yang berlangsung dari 

abad ke-14 hingga ke-17. Ini adalah era di mana terjadi 

kebangkitan minat yang luas terhadap warisan seni dan 

ilmu pengetahuan klasik Yunani-Romawi. Periode ini tidak 

hanya memperbaharui minat terhadap seni klasik dan ilmu 

pengetahuan tetapi juga membawa transformasi mendalam 

dalam pandangan dunia secara artistik, ilmiah, dan 

intelektual. 

Renaissance ditandai oleh humanisme, suatu gerakan 

yang mendorong studi tentang subjek kemanusiaan seperti 

sastra kuno, filologi, dan filsafat. Humanisme memfokuskan 

pada nilai dan potensi manusia, menekankan pentingnya 

pendidikan dan belajar dari teks-teks klasik sebagai cara 

untuk memperkaya kehidupan intelektual. 

 

B. Ciri-Ciri Renaissance 
 

1. Kembali ke Klasik 
 

Penerimaan kembali dan pemulihan teks-teks klasik 

yang hilang atau dilupakan selama Abad Pertengahan 

menginspirasi pendekatan baru dalam berbagai bidang 

seperti seni, arsitektur, politik, dan ilmu pengetahuan. 

Inspirasi dari klasik memungkinkan pembaruan metodologi 



 163 

dalam seni dan ilmu, yang menekankan empirisme, 

observasi langsung, dan representasi yang lebih akurat dari 

dunia alam dan manusia. 

Menekankan potensi dan prestasi individu, ini 

merupakan pergeseran dari orientasi komunal abad 

pertengahan ke penekanan pada kepribadian dan keunikan 

individu. Renaissance menyaksikan munculnya konsep 

"genius" individu, yang kebebasan intelektual dan ekspresi 

kreatifnya dihargai dan diakui secara luas. 
 

2. Pencapaian Intelektual dan Artistik 
 

Pembaruan dalam teknik seni, terutama penggunaan 

perspektif, memungkinkan pembuatan karya seni yang 

lebih realistis dan mendetail yang mengubah wajah seni 

visual. Penggunaan perspektif linear, yang dipelopori oleh 

seniman seperti Filippo Brunelleschi dan Leon Battista 

Alberti, memberikan ilusi kedalaman dan ruang tiga 

dimensi pada kanvas dua dimensi. Teknik ini 

memungkinkan seniman untuk menggambarkan objek dan 

pemandangan dengan proporsi yang lebih akurat dan 

realistik, menciptakan efek visual yang meniru pengalaman 

melihat dunia nyata. Perspektif juga memungkinkan 

seniman untuk menciptakan komposisi yang lebih dinamis 

dan menarik, dengan garis panduan yang mengarahkan 

mata pemirsa ke titik fokus tertentu dalam karya seni. 

Hasilnya adalah transformasi dramatis dalam seni visual, 

di mana karya-karya dari periode Renaissance, seperti 

lukisan-lukisan Leonardo da Vinci dan Michelangelo, 

menunjukkan peningkatan ketelitian dan keindahan yang 

luar biasa dalam representasi manusia dan lingkungan 

mereka. 

Seniman seperti Leonardo da Vinci dan Michelangelo 

tidak hanya mengembangkan teknik seni tetapi juga 

memadukan karya mereka dengan pengetahuan ilmiah 

yang mendalam. Leonardo da Vinci, misalnya, terkenal 

dengan studi anatominya yang rinci dan pengamatan 

mendalam terhadap alam, yang memungkinkannya untuk 

menggambarkan tubuh manusia dan fenomena alam 



 164 

dengan akurasi luar biasa dalam karya-karyanya. Ia 

melakukan otopsi untuk memahami struktur otot, tulang, 

dan organ, yang kemudian diterapkan dalam lukisan dan 

sketsanya, seperti "Vitruvian Man" dan "The Last Supper." 
Demikian pula, Michelangelo, selain menjadi pemahat dan 

pelukis berbakat, memiliki pengetahuan mendalam tentang 

anatomi manusia yang diperoleh melalui studi langsung 

dan pembelajaran dari sumber-sumber klasik. 

Pengetahuannya ini tercermin dalam detail anatomis yang 

luar biasa pada patung-patungnya, seperti "David" dan 

"Pieta," yang menunjukkan keahlian dalam menangkap 

dinamika dan proporsi tubuh manusia. Integrasi seni dan 

ilmu oleh kedua tokoh ini tidak hanya meningkatkan 

realisme dan kedalaman karya mereka tetapi juga 

menunjukkan sinergi antara kreativitas artistik dan 

investigasi ilmiah pada masa Renaissance. 

Penerapan metode empiris dan eksperimental dalam 

studi alam, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti 

Leonardo da Vinci dan Galileo Galilei, merupakan dasar 

bagi Revolusi Ilmiah yang akan menyusul. Leonardo da 

Vinci, dengan pendekatan ilmiahnya, melakukan berbagai 

eksperimen dan observasi mendalam terhadap fenomena 

alam, termasuk studi tentang hidrodinamika, anatomi, dan 

mekanika. Ia mencatat temuan-temuannya dalam jurnal-

jurnal yang dipenuhi dengan sketsa dan penjelasan 

terperinci, menunjukkan bagaimana eksperimen langsung 

dan pengamatan empiris dapat menghasilkan pengetahuan 

yang akurat dan dapat diandalkan. Sementara itu, Galileo 

Galilei memperkuat pendekatan eksperimental ini dengan 

penggunaan teleskop untuk mengamati langit, yang 

mengarah pada penemuan penting seperti satelit-satelit 

Jupiter dan fase-fase Venus. Galileo juga melakukan 

eksperimen tentang gerak dan gravitasi, yang 

mendemonstrasikan prinsip-prinsip dasar fisika melalui 

metode pengamatan dan pengukuran yang cermat. 

Penerapan metode empiris dan eksperimental oleh tokoh-

tokoh ini menandai pergeseran penting dari pendekatan 

spekulatif dan teoretis ke pendekatan yang berbasis pada 



 165 

bukti dan eksperimen, yang kemudian menjadi landasan 

bagi perkembangan sains modern selama Revolusi Ilmiah. 
 

3. Pengaruh Politik dan Sosial 
 

Selama periode Renaissance, negara-kota seperti 

Florence dan Venice muncul sebagai pusat kekuasaan, 

budaya, dan ilmu pengetahuan, memainkan peran penting 

dalam mempromosikan pembaharuan dalam sistem 

pemerintahan dan hukum. Florence, sering disebut sebagai 

tempat kelahiran Renaissance, menjadi terkenal karena 

kontribusinya dalam seni, sastra, dan filsafat. Kota ini 

dipimpin oleh keluarga Medici, yang menggunakan 

kekayaan dan pengaruh mereka untuk mendukung 

seniman, ilmuwan, dan cendekiawan. Kebijakan patronase 

ini memungkinkan terjadinya perkembangan besar dalam 

seni dan ilmu pengetahuan, serta mendorong inovasi dalam 

pemerintahan dan hukum. Florence juga menjadi model 

bagi negara-kota lain dalam hal pemerintahan republik, 

meskipun dengan pengaruh kuat dari keluarga Medici. 

Di sisi lain, Venice, dengan sistem pemerintahannya 

yang unik sebagai republik maritim, menjadi pusat 

perdagangan dan budaya yang sangat penting. Kekayaan 

yang diperoleh melalui perdagangan memungkinkan Venice 

untuk menjadi pelindung seni dan ilmu pengetahuan. 

Venice juga dikenal dengan sistem hukumnya yang maju 

dan administrasi yang efisien, yang memungkinkan 

stabilitas dan kemakmuran dalam jangka panjang. Dewan 

dan komite yang kompleks di Venice mencerminkan bentuk 

awal dari pemerintahan representatif, yang menginspirasi 

perkembangan sistem pemerintahan modern di Eropa. 

Kedua negara-kota ini memainkan peran penting dalam 

menyebarkan ide-ide Renaissance ke seluruh Eropa melalui 

jaringan perdagangan dan pengaruh politik mereka. 

Florence dan Venice juga menjadi pusat intelektual di 

mana ide-ide humanisme, rasionalisme, dan empirisme 

berkembang. Akademi-akademi dan universitas di kedua 

kota ini menjadi tempat berkumpulnya para pemikir besar 

yang saling berbagi dan mengembangkan ide-ide baru. Di 



 166 

Florence, misalnya, Marsilio Ficino dan Pico della 

Mirandola mengembangkan pemikiran humanis yang 

menekankan nilai dan potensi manusia. Sementara itu, 

Venice menjadi rumah bagi banyak cendekiawan dan 

penerbit yang menerjemahkan dan menyebarkan karya-

karya klasik serta tulisan-tulisan kontemporer. Pengaruh 

budaya dan intelektual dari negara-kota ini tidak hanya 

mengubah wajah seni dan ilmu pengetahuan, tetapi juga 

membawa perubahan signifikan dalam cara berpikir 

tentang pemerintahan, hukum, dan masyarakat secara 

keseluruhan. 

Dampak sosial dan politik dari Renaissance yang 

dipromosikan oleh negara-kota seperti Florence dan Venice 

terus dirasakan hingga hari ini. Mereka tidak hanya 

mempengaruhi perkembangan seni dan ilmu pengetahuan, 

tetapi juga menanamkan prinsip-prinsip demokrasi, hukum 

yang adil, dan pemerintahan yang efektif. Inovasi-inovasi 

ini membentuk dasar bagi peradaban Barat modern, 

mengilhami perkembangan sistem politik dan hukum yang 

lebih inklusif dan berorientasi pada kesejahteraan manusia. 

Dengan demikian, Florence dan Venice tidak hanya menjadi 

saksi kebangkitan budaya yang luar biasa tetapi juga 

menjadi pelopor dalam pembentukan masyarakat yang 

lebih adil dan berpendidikan. 

Negara-kota ini menjadi laboratorium bagi ide-ide 

politik dan sosial baru, yang banyak mengambil inspirasi 

dari prinsip-prinsip klasik. Di Florence, konsep-konsep 

seperti republik dan pemerintahan oleh warga negara 

dihidupkan kembali dan disesuaikan dengan konteks 

zaman, memungkinkan eksperimen dalam demokrasi dan 

partisipasi politik. Venice, dengan struktur republiknya 

yang kompleks dan Dewan Sepuluh yang terkenal, 

mengimplementasikan mekanisme pemerintahan yang 

bertujuan untuk mengurangi korupsi dan meningkatkan 

efisiensi administrasi. Kedua kota ini juga menjadi tempat 

berkembangnya teori-teori politik yang menekankan 

pentingnya kebajikan sipil dan tanggung jawab sosial, 

dipengaruhi oleh karya-karya klasik dari Plato dan 



 167 

Aristoteles. Di samping itu, mereka mendorong kebebasan 

intelektual dan debat publik, yang menjadi ciri khas 

kebangkitan intelektual Renaissance. Pusat-pusat 

kebudayaan dan politik ini tidak hanya berfungsi sebagai 

model pemerintahan yang lebih maju tetapi juga sebagai 

tempat lahirnya pemikiran yang mendorong reformasi 

sosial dan politik di seluruh Eropa. 

Era Penjelajahan, yang berlangsung dari abad ke-15 

hingga ke-17, ditandai oleh dorongan kuat terhadap 

eksplorasi geografis, dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti 

Christopher Columbus dan Vasco da Gama. Christopher 

Columbus, yang melakukan pelayaran pertama ke Amerika 

pada tahun 1492, membuka jalur baru untuk ekspansi 

Eropa ke Dunia Baru. Pelayaran ini didukung oleh kerajaan 

Spanyol yang melihat potensi besar dalam penemuan 

wilayah baru untuk memperluas pengaruh politik dan 

ekonomi mereka. Vasco da Gama, pada tahun 1498, berhasil 

mencapai India melalui rute laut di sekitar Tanjung 

Harapan, Afrika, yang kemudian membuka jalur 

perdagangan baru yang menguntungkan bagi Portugal. 

Keberhasilan mereka mendorong banyak ekspedisi lain oleh 

negara-negara Eropa, yang bersaing untuk menemukan, 

menjelajahi, dan mengkolonisasi wilayah-wilayah baru. 

Penjelajahan ini tidak hanya membawa pengetahuan 

baru tentang dunia tetapi juga sumber daya baru, yang 

berdampak besar pada ekonomi dan politik Eropa. Melalui 

kontak dengan Dunia Baru dan Asia, Eropa memperoleh 

akses ke berbagai komoditas berharga seperti rempah-

rempah, emas, perak, dan tanaman pangan baru seperti 

jagung, kentang, dan cokelat. Pengetahuan geografis dan 

navigasi yang baru diperoleh juga memperluas pemahaman 

tentang bumi dan membantu menciptakan peta yang lebih 

akurat. Pertukaran pengetahuan ini memperkaya ilmu 

pengetahuan Eropa dan mendorong perkembangan 

teknologi maritim, seperti kapal yang lebih besar dan tahan 

lama, serta instrumen navigasi yang lebih canggih. 

Sumber daya baru yang ditemukan melalui eksplorasi 

ini juga membawa dampak besar pada ekonomi dan politik 



 168 

Eropa. Kekayaan yang dihasilkan dari perdagangan dan 

eksploitasi koloni baru memungkinkan negara-negara 

Eropa untuk mendanai perang, memperkuat militer 

mereka, dan membangun infrastruktur domestik yang 

penting. Selain itu, penjelajahan ini menyebabkan 

perubahan signifikan dalam struktur ekonomi global, 

dengan Eropa menjadi pusat perdagangan internasional 

yang menghubungkan Amerika, Afrika, dan Asia. Dampak 

politik dari penjelajahan ini termasuk peningkatan 

persaingan antar negara Eropa untuk dominasi global dan 

pengaruh politik, yang pada gilirannya memicu konflik dan 

aliansi yang rumit di antara mereka. 

Secara keseluruhan, Era Penjelajahan membuka 

babak baru dalam sejarah dunia dengan memperluas 

cakrawala geografis, ekonomi, dan politik Eropa. Penemuan 

dan penjelajahan ini tidak hanya memperkaya pengetahuan 

ilmiah dan budaya Eropa tetapi juga membawa dampak 

yang mendalam dan bertahan lama pada hubungan 

internasional dan perkembangan global. Era ini menandai 

awal dari globalisasi, dengan Eropa berada di pusat 

jaringan perdagangan dan komunikasi yang terus 

berkembang hingga hari ini. 
 

Renaissance merupakan periode penting yang 

menandai transisi Eropa dari Abad Pertengahan ke era 

modern. Dengan kebangkitannya terhadap seni dan ilmu 

pengetahuan klasik serta fokus pada humanisme dan 

potensi individu, Renaissance tidak hanya membentuk 

fondasi bagi perkembangan selanjutnya dalam seni dan 

ilmu pengetahuan tetapi juga secara mendalam mengubah 

struktur sosial dan politik Eropa. Kembali ke klasik, inovasi 

dalam teknik artistik dan ilmiah, serta eksplorasi geografis 

adalah beberapa ciri khas yang menentukan era ini sebagai 

titik balik dalam sejarah intelektual dan kultural Barat. 

 

 

 

 



 169 

C. Humanisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Humanisme adalah gerakan intelektual yang 

mengemuka selama Renaissance, menekankan kembali 

pada nilai-nilai dan studi literatur, sejarah, dan filsafat 

klasik Yunani dan Romawi. Gerakan ini berfokus pada 

manusia—potensi, kapasitas, dan nilai-nilainya—sebagai 

pusat intelektual dan moral. 

Para humanis percaya bahwa dengan mempelajari 

karya-karya klasik, mereka dapat memperoleh wawasan 

yang lebih dalam tentang kondisi manusia dan cara terbaik 

untuk menghidupkan nilai-nilai kebijaksanaan, 

keberanian, dan keadilan dalam kehidupan sehari-hari. 

Studi tentang retorika, puisi, sejarah, dan filsafat dianggap 

penting untuk mengembangkan kemampuan kritis dan 

intelektual individu, yang pada gilirannya diharapkan 

dapat membawa perbaikan dalam masyarakat secara 

keseluruhan. 

Gerakan humanisme juga menekankan pentingnya 

pendidikan yang menyeluruh dan seimbang, yang 

mencakup aspek-aspek moral, intelektual, dan fisik dari 

manusia. Pendidikan humanis bertujuan untuk membentuk 

individu yang tidak hanya terampil dan berpengetahuan, 

tetapi juga bijaksana dan berintegritas. Hal ini terlihat 

dalam karya-karya tokoh humanis seperti Erasmus dari 

Rotterdam dan Thomas More, yang menulis tentang 

pentingnya moralitas, kebajikan, dan tanggung jawab sosial 

dalam kehidupan manusia. 

Selain itu, humanisme mempromosikan gagasan 

tentang individualisme dan kebebasan berpikir. Para 

humanis menolak dogma dan otoritas yang tidak kritis, 

mendorong setiap individu untuk mengejar pengetahuan 

dan kebenaran melalui usaha pribadi dan refleksi kritis. 

Dengan menempatkan manusia dan potensinya di pusat 

pemikiran intelektual dan moral, humanisme membuka 

jalan bagi perkembangan filsafat, seni, dan ilmu 

pengetahuan yang lebih berfokus pada pengalaman 



 170 

manusia dan pengembangan pribadi. Gerakan ini juga 

memainkan peran penting dalam membentuk nilai-nilai 

modern seperti kebebasan, hak asasi manusia, dan 

demokrasi. 

Karakteristik utama Humanisme berfokus pada: 
 

a. Fokus pada Manusia: Humanisme menempatkan 

manusia sebagai subjek utama pemikiran dan 

penelitian, berbeda dari pandangan teosentris Abad 

Pertengahan yang menekankan peran dan pengaruh 

ilahi dalam kehidupan manusia. Gerakan ini 

memfokuskan pada potensi, kapasitas, dan nilai-nilai 

manusia, melihat manusia sebagai makhluk yang 

mampu berpikir rasional dan memiliki kebebasan 

untuk menentukan nasibnya sendiri. Humanisme 

menekankan pentingnya pengalaman manusia dan 

peran individu dalam membentuk dunia mereka 

sendiri. Dengan demikian, humanisme mendorong 

pemikiran yang lebih individualistis dan otonom, 

menekankan kebebasan intelektual dan kapasitas 

manusia untuk berkembang dan berinovasi. 
 

b. Pendidikan dan Studi Klasik: Humanisme 

mempromosikan pendidikan liberal yang berakar 

pada teks-teks klasik, yang diperkaya dengan 

gramatika, retorika, sejarah, puisi, dan filsafat moral, 

semuanya diarahkan untuk membangun individu 

yang cerdas dan moral. Para humanis percaya bahwa 

studi klasik menawarkan model kebajikan dan 

kebijaksanaan yang dapat diterapkan dalam 

kehidupan modern. Pendidikan yang komprehensif ini 

bertujuan untuk mengembangkan pikiran yang kritis, 

kemampuan berpikir logis, dan apresiasi terhadap 

keindahan seni dan literatur. Humanisme mendorong 

pembelajaran yang holistik, menggabungkan 

pengetahuan teoritis dengan aplikasi praktis, serta 

menekankan pentingnya integritas moral dan 

tanggung jawab sosial. 

 



 171 

c. Individualisme dan Kebebasan Berpikir: Humanisme 

juga mempromosikan gagasan tentang individualisme 

dan kebebasan berpikir. Para humanis menolak 

dogma dan otoritas yang tidak kritis, mendorong 

setiap individu untuk mengejar pengetahuan dan 

kebenaran melalui usaha pribadi dan refleksi kritis. 

Dengan menempatkan manusia dan potensinya di 

pusat pemikiran intelektual dan moral, humanisme 

membuka jalan bagi perkembangan filsafat, seni, dan 

ilmu pengetahuan yang lebih berfokus pada 

pengalaman manusia dan pengembangan pribadi. 

Gerakan ini juga memainkan peran penting dalam 

membentuk nilai-nilai modern seperti kebebasan, hak 

asasi manusia, dan demokrasi. 
 

d. Pengembangan Keterampilan Retorika dan 

Penulisan: Sebagai bagian dari pendidikan yang 

menyeluruh, humanisme menekankan pentingnya 

keterampilan retorika dan penulisan. Kemampuan 

untuk berbicara dan menulis dengan jelas, persuasif, 

dan indah dianggap penting untuk menyampaikan 

ide-ide dan berpartisipasi dalam kehidupan publik. 

Keterampilan ini dipandang sebagai esensial bagi 

pemimpin dan warga negara yang berpendidikan, 

yang diharapkan dapat berkontribusi secara positif 

dalam masyarakat. Humanisme melihat komunikasi 

yang efektif sebagai kunci untuk mencapai pengaruh 

dan perubahan sosial yang konstruktif. 
 

Dengan karakteristik-karakteristik ini, humanisme 

telah memainkan peran penting dalam membentuk budaya, 

pendidikan, dan pemikiran modern. Gerakan ini telah 

mendorong individu untuk mengejar pengetahuan, 

mengembangkan kebajikan, dan berpartisipasi aktif dalam 

masyarakat, sambil tetap menghargai nilai dan potensi 

manusia sebagai pusat dari semua upaya intelektual dan 

moral. 
 

 

 

 



 172 

2. Filosofi dan Etika 
 

a. Prinsip-prinsip Filosofis dan Etis Humanisme 
 

Antroposentrisme – Berlawanan dengan pandangan 

teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai pusat dari 

segala sesuatu, humanisme menempatkan manusia di 

pusat alam semesta sebagai makhluk utama yang berpikir 

dan memiliki kapasitas untuk mengendalikan dan 

menginterpretasi dunianya. Pandangan ini menekankan 

bahwa manusia memiliki kemampuan untuk memahami 

dan membentuk dunia melalui akal dan pengalaman 

mereka. Humanisme memandang manusia sebagai agen 

aktif yang dapat menciptakan dan mengubah lingkungan 

mereka sendiri, bukan sekadar makhluk pasif yang tunduk 

pada kekuatan ilahi. Dengan menempatkan manusia di 

pusat, humanisme mendorong pengembangan diri, 

kreativitas, dan inovasi sebagai jalan untuk mencapai 

kemajuan dan kesejahteraan. 

Humanisme menekankan bahwa manusia memiliki 

kemampuan intelektual dan moral untuk mengatur hidup 

mereka sendiri tanpa bergantung sepenuhnya pada doktrin 

religius yang dogmatis. Gerakan ini mempromosikan 

kebebasan berpikir dan penilaian moral yang independen, 

yang memungkinkan individu untuk membuat keputusan 

berdasarkan pengetahuan, rasionalitas, dan pengalaman 

pribadi. Humanisme mengajarkan bahwa manusia dapat 

menemukan makna dan tujuan hidup mereka melalui 

refleksi dan tindakan yang berlandaskan pada nilai-nilai 

humanistik seperti keadilan, kebijaksanaan, dan empati. 

Dengan demikian, humanisme menolak pandangan bahwa 

moralitas harus ditentukan oleh otoritas eksternal yang 

tidak dapat dipertanyakan, dan sebaliknya mendorong 

pengembangan etika yang bersumber dari dalam diri 

manusia sendiri. 

Pendidikan Liberal – Gerakan humanis menekankan 

pentingnya pendidikan yang luas dan beragam yang 

mencakup studi humaniora—sastra, sejarah, filsafat, dan 

seni—untuk mengembangkan kemampuan berpikir, 



 173 

argumen, dan ekspresi yang beradab. Pendidikan liberal 

bertujuan untuk membentuk individu yang berpengetahuan 

luas dan mampu berpikir kritis serta kreatif. Melalui studi 

humaniora, para siswa diajak untuk mengeksplorasi ide-ide 

besar dari masa lalu dan menerapkannya pada konteks 

masa kini. Ini tidak hanya memperkaya pengetahuan 

mereka tentang dunia tetapi juga membantu mereka 

mengembangkan keterampilan komunikasi yang efektif dan 

pemahaman yang mendalam tentang kompleksitas 

manusia dan masyarakat. Dengan demikian, pendidikan 

liberal dalam kerangka humanisme bertujuan untuk 

menghasilkan warga negara yang terlibat, berpikiran 

terbuka, dan mampu berkontribusi positif dalam kehidupan 

publik. 

Pengembangan Kebijaksanaan – Pendidikan humanis 

dilihat sebagai sarana untuk mengembangkan 

kebijaksanaan personal dan kemerdekaan moral, yang 

membantu individu dalam membuat keputusan yang etis 

dan bermakna. Melalui proses pembelajaran yang 

menekankan refleksi kritis dan penilaian moral, pendidikan 

ini bertujuan untuk membentuk karakter yang bijaksana 

dan bertanggung jawab. Para humanis percaya bahwa 

dengan mengeksplorasi literatur klasik dan filsafat, 

individu dapat memperoleh wawasan tentang kebajikan 

dan keadilan yang dapat diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Kebijaksanaan yang diperoleh melalui 

pendidikan humanis tidak hanya bermanfaat untuk 

pengembangan diri tetapi juga untuk mempromosikan 

kebaikan sosial. Dengan demikian, pendidikan ini tidak 

hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan tetapi juga 

pada pembentukan individu yang mampu menjalani 

kehidupan yang bermakna dan berkontribusi pada 

kesejahteraan masyarakat. 
 

3. Tokoh Utama 
 

a. Desiderius Erasmus 
 

Erasmus adalah salah satu tokoh humanis paling 

berpengaruh yang mengadvokasi reformasi pendidikan 



 174 

yang berfokus pada esensi dan praktik Kristiani, bukan 

pada dogma dan ritual semata. Karyanya menginspirasi 

peningkatan pendidikan yang lebih kritis dan reflektif. 

Melalui karyanya, Erasmus juga menekankan pentingnya 

kembali ke sumber-sumber tekstual awal untuk 

mendapatkan pemahaman yang lebih jelas dan lebih 

autentik tentang ajaran Kristiani. 
 

b. Francesco Petrarca (Petrarch) 
 

Petrarch sering dijuluki sebagai "Bapak Humanisme" 

berkat pendekatannya yang revolusioner terhadap klasik 

dan penekanannya pada penggunaan literatur untuk 

memperdalam pemahaman diri. Fokus Petrarch pada 

humaniora bertujuan tidak hanya untuk pengetahuan 

tetapi juga untuk peningkatan moral dan intelektual, yang 

berperan dalam membentuk fondasi untuk Renaissance 

lebih lanjut.  
 

Humanisme, sebagai ciri khas dari Renaissance, 

merupakan gerakan yang mengubah pandangan intelektual 

dan filosofis Eropa. Dengan menempatkan manusia di pusat 

diskursus ilmiah dan moral, humanisme mendorong 

pendekatan yang lebih humanistik dan terfokus pada 

individu dalam seni, sains, dan literatur. Tokoh-tokoh 

seperti Erasmus dan Petrarch tidak hanya membentuk 

fondasi bagi perkembangan intelektual dan artistik 

selanjutnya tetapi juga membantu menavigasi transisi dari 

struktur sosial yang rigid ke masyarakat yang lebih terbuka 

dan reflektif tentang humanitas. Gerakan ini membuka 

jalan bagi kemajuan ilmiah, artistik, dan filosofis yang 

mengikuti dan menginspirasi generasi selanjutnya dari 

pemikir dan seniman di seluruh Eropa.  

 

D. Pengaruh Renaissance dan Humanisme pada Filsafat 

Modern 
 

1. Renaissance 
 

Renaissance, yang berarti "kelahiran kembali," adalah 

periode dalam sejarah Eropa yang berlangsung dari abad 



 175 

ke-14 hingga ke-17, yang menandai transisi dari Abad 

Pertengahan ke zaman modern. Periode ini ditandai oleh 

kebangkitan minat terhadap seni, budaya, ilmu 

pengetahuan, dan pemikiran klasik Yunani dan Romawi. 

Renaissance dimulai di Italia dan menyebar ke seluruh 

Eropa, membawa perubahan besar dalam cara pandang 

manusia terhadap dunia dan diri mereka sendiri. 

Salah satu ciri utama Renaissance adalah penekanan 

pada rasionalisme dan empirisme, yang menjadi fondasi 

bagi metode ilmiah modern. Rasionalisme menekankan 

peran rasio sebagai sumber pengetahuan, sementara 

empirisme menekankan pentingnya pengalaman sensoris 

dan observasi. Kedua pendekatan ini memicu 

perkembangan metode ilmiah yang mengutamakan logika 

dan bukti empiris dalam penelitian.  

Tokoh-tokoh seperti Leonardo da Vinci dan Galileo 

Galilei menerapkan prinsip-prinsip ini dalam karya-karya 

mereka, yang mencakup berbagai bidang ilmu pengetahuan 

dan seni. Renaissance juga menantang otoritas tradisional, 

termasuk gereja dan pandangan ilmiah klasik yang mapan. 

Skeptisisme yang berkembang selama periode ini 

mendorong para pemikir untuk meragukan dan 

mempertanyakan dogma-dogma yang telah lama diterima 

tanpa bukti yang kuat. Sikap kritis ini membuka jalan bagi 

perkembangan filsafat yang lebih sistematis dan 

independen dari dogma. Filsuf-filsuf seperti René Descartes 

mengembangkan teori-teori yang menggabungkan prinsip-

prinsip rasionalis dan empiris dalam mencari pengetahuan, 

yang kemudian menjadi landasan bagi filsafat modern. 
 

2. Humanisme 
 

Humanisme adalah gerakan intelektual dan budaya 

yang berkembang selama Renaissance, yang menekankan 

nilai dan potensi manusia serta pentingnya pendidikan dan 

perkembangan individu. Humanisme berfokus pada studi 

teks-teks klasik dan mengembangkan metode kritis untuk 

memahami dan menafsirkan karya-karya tersebut. Para 

humanis percaya bahwa dengan mempelajari literatur, 



 176 

filsafat, dan sejarah klasik, mereka dapat mencapai 

pemahaman yang lebih dalam tentang kondisi manusia dan 

memperbaiki masyarakat. 

Konsep humanisme menekankan pentingnya 

pendidikan dan pengembangan pribadi sebagai cara untuk 

mencapai kebajikan dan kebijaksanaan. Humanis seperti 

Erasmus dan Thomas More berpendapat bahwa pendidikan 

yang baik harus mencakup pembelajaran tentang seni, ilmu 

pengetahuan, dan moralitas. Mereka juga mendorong 

pemikiran kritis dan independen, yang memungkinkan 

individu untuk mengeksplorasi ide-ide baru dan menantang 

otoritas tradisional. 

Humanisme juga mempromosikan nilai-nilai 

individualisme dan kebebasan intelektual. Para humanis 

percaya bahwa setiap individu memiliki potensi untuk 

mencapai kesempurnaan moral dan intelektual melalui 

usaha pribadi dan pendidikan. Mereka menekankan 

pentingnya kebebasan berpikir dan berekspresi, serta hak 

individu untuk mengejar pengetahuan dan kebenaran. 

Nilai-nilai ini menjadi dasar bagi perkembangan 

masyarakat yang lebih demokratis dan inklusif, serta 

mempengaruhi reformasi sosial dan politik selama 

Pencerahan. 

 

E. Konsep Eksistensialis tentang Manusia 
 

Eksistensialisme adalah aliran filsafat yang 

berkembang pada abad ke-19 dan ke-20, yang berfokus pada 

keberadaan manusia, kebebasan, dan tanggung jawab 

individu. Filsuf-filsuf eksistensialis seperti Søren 

Kierkegaard, Jean-Paul Sartre, dan Martin Heidegger 

mengeksplorasi pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang 

makna kehidupan, kebebasan, dan identitas diri. Mereka 

menolak pandangan deterministik tentang manusia dan 

menekankan pentingnya kebebasan individu dalam 

menentukan nasibnya sendiri. 

Salah satu konsep utama dalam eksistensialisme 

adalah "keberadaan mendahului esensi." Ini berarti bahwa 



 177 

manusia pertama-tama ada, dan baru kemudian 

menentukan esensi atau makna dari hidupnya melalui 

tindakan dan pilihan-pilihannya. Menurut Sartre, manusia 

tidak memiliki esensi yang ditentukan sebelumnya; 

sebaliknya, mereka bebas untuk menciptakan diri mereka 

sendiri melalui keputusan dan tindakan yang mereka 

ambil. Kebebasan ini, bagaimanapun, juga membawa 

tanggung jawab yang besar, karena individu harus 

menerima konsekuensi dari pilihan-pilihannya. 

Eksistensialisme juga menekankan pengalaman 

subjektif dan kesadaran diri. Para eksistensialis percaya 

bahwa pemahaman tentang diri dan dunia harus dimulai 

dari pengalaman individu yang konkret dan subjektif. 

Kierkegaard, misalnya, mengeksplorasi konsep 

"keputusasaan" sebagai kondisi eksistensial yang muncul 

ketika individu menghadapi ketidakpastian dan konflik 

dalam kehidupannya. Heidegger berbicara tentang 

"keberadaan-di-dunia" (Being-in-the-world) sebagai cara 

manusia berada yang selalu terkait dengan konteks dan 

situasi kehidupannya. 

Dalam konteks moral, eksistensialisme menolak 

norma-norma dan nilai-nilai universal yang ditentukan 

sebelumnya. Sebaliknya, para eksistensialis berpendapat 

bahwa individu harus menciptakan nilai-nilainya sendiri 

melalui tindakan autentik. Tindakan autentik adalah 

tindakan yang sesuai dengan keinginan dan keyakinan 

individu yang paling dalam, bukan tindakan yang didikte 

oleh harapan sosial atau konvensi eksternal. Dengan 

demikian, eksistensialisme mengajarkan pentingnya 

kejujuran terhadap diri sendiri dan keberanian untuk hidup 

sesuai dengan keyakinan pribadi, meskipun itu berarti 

menghadapi ketidakpastian dan isolasi. 

 

 

  

 

 

 



 178 

 

 

 

 

BAB X 

FILSAFAT ABAD MODERN: 

ALIRAN RASIONALISME, 

IDEALISME, & EMPIRISME 

 

A. Pengantar 
 

Abad Modern menandai periode transisi dari 

pemikiran tradisional yang berfokus pada doktrin agama 

dan otoritas ke pemikiran yang lebih kritis dan bebas. 

Selama periode ini, filsafat mengalami perubahan besar 

yang dipengaruhi oleh penemuan ilmiah dan perkembangan 

teknologi. Perubahan ini menciptakan ruang bagi 

munculnya berbagai aliran filsafat yang mencoba 

menjelaskan sifat pengetahuan, realitas, dan keberadaan 

manusia dengan cara yang baru dan inovatif. Revolusi 

Ilmiah, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti Copernicus, 

Galileo, dan Newton, menantang pandangan dunia 

sebelumnya dan mendorong para filsuf untuk mencari 

dasar-dasar baru bagi pemahaman kita tentang dunia. 

Kemajuan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi 

selama Abad Modern tidak hanya memperluas cakrawala 

intelektual tetapi juga menimbulkan pertanyaan-

pertanyaan fundamental tentang sifat pengetahuan itu 

sendiri. Bagaimana kita mengetahui sesuatu? Apa yang 

dapat kita ketahui dengan pasti? Dan apa yang merupakan 

sumber utama pengetahuan? Filsuf-filsuf Abad Modern 

berusaha menjawab pertanyaan-pertanyaan ini dengan 

mengembangkan teori-teori baru yang menekankan 

penggunaan rasio, pengalaman empiris, dan analisis kritis. 

Mereka juga mulai mengeksplorasi hubungan antara 



 179 

pikiran dan realitas, serta bagaimana persepsi dan 

pengalaman kita membentuk pemahaman kita tentang 

dunia. 

Di tengah lanskap intelektual yang berubah ini, 

muncul tiga aliran filsafat utama yang memberikan 

kontribusi signifikan terhadap arah pemikiran Barat: 

Rasionalisme, Idealisme, dan Empirisme. Masing-masing 

aliran ini menawarkan perspektif yang unik dan mendalam 

tentang sumber dan sifat pengetahuan yang sebenarnya 

serta esensi dari realitas. Rasionalisme menekankan peran 

akal dan logika sebagai jalan utama menuju pengetahuan, 

sementara Empirisme menekankan pentingnya 

pengalaman sensoris dan observasi dalam membentuk 

pengetahuan. Idealisme, di sisi lain, mencoba untuk 

menjembatani keduanya dengan menekankan peran ide 

dan pikiran dalam membentuk realitas. Ketiga aliran ini, 

meskipun berbeda dalam pendekatan, secara kolektif 

memperkaya diskusi filosofis dan membuka jalan bagi 

perkembangan pemikiran modern yang lebih komprehensif 

dan mendalam. 

Abad Modern menyaksikan lahirnya tiga aliran 

filsafat utama yang telah memberikan kontribusi signifikan 

terhadap arah pemikiran Barat: Rasionalisme, Idealisme, 

dan Empirisme. Masing-masing aliran ini menawarkan 

perspektif yang unik dan mendalam tentang sumber dan 

sifat pengetahuan yang sebenarnya serta esensi dari 

realitas. 

Tiga aliran utama, yaitu (a) Rasionalisme – 

Menekankan penggunaan alasan atau rasio sebagai sumber 

utama pengetahuan; (b) Idealisme – Fokus pada ide atau 

persepsi mental sebagai komponen esensial dari realitas; 

dan (c) Empirisme – Mengutamakan pengalaman sensoris 

sebagai dasar dari semua pengetahuan. 

 

 

 

 

 



 180 

B. Rasionalisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Rasionalisme adalah aliran filsafat yang menekankan 

bahwa alasan adalah sumber utama dan uji kebenaran 

dalam pengetahuan. Pendekatan ini mengklaim bahwa 

pengetahuan tentang realitas dapat diperoleh melalui 

penggunaan rasio dan logika, sering kali tanpa bergantung 

pada pengalaman sensoris. 

Rasionalisme mengadvokasi bahwa pengetahuan 

dapat diperoleh melalui deduksi logis dan intelektual yang 

murni. Banyak rasionalis memanfaatkan struktur 

matematika dan logika sebagai model untuk memahami 

univers. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. René Descartes (1596-1650) 
 

René Descartes sering dijuluki sebagai 'Bapak Filsafat 

Modern' berkat metodologi dan pendekatan filosofisnya 

yang revolusioner. Melalui karyanya, Descartes 

memperkenalkan pendekatan yang menekankan 

penggunaan akal dan skeptisisme metodis sebagai cara 

untuk mencapai pengetahuan yang pasti. Dia berusaha 

untuk mendirikan filsafat yang didasarkan pada dasar yang 

tak terbantahkan, berbeda dari pemikiran skolastik Abad 

Pertengahan yang sangat dipengaruhi oleh otoritas gereja 

dan filsafat Aristotelian. Metode Descartes yang terkenal 

dengan keraguan metodisnya mengharuskan seseorang 

untuk meragukan segala sesuatu yang bisa diragukan 

hingga menemukan kebenaran yang tidak dapat diragukan 

lagi. 

Salah satu pernyataan terkenal Descartes adalah 

"Cogito, ergo sum" ("Aku berpikir, maka aku ada"). Melalui 

pernyataan ini, Descartes berargumen bahwa kepastian 

eksistensial berasal dari kesadaran diri dan kemampuan 

untuk berpikir. Dalam upaya untuk menemukan dasar yang 

tak terbantahkan bagi pengetahuan, Descartes 

memutuskan untuk meragukan segala sesuatu yang 



 181 

mungkin diragukan, termasuk keberadaan dunia luar dan 

bahkan tubuhnya sendiri. Namun, ia menemukan bahwa 

meskipun segala sesuatu diragukan, fakta bahwa ia 

meragukan menunjukkan bahwa ia sedang berpikir. Dan 

jika ia berpikir, maka ia harus ada. Pernyataan ini menjadi 

landasan bagi filsafat modern, menekankan pentingnya 

subjektivitas dan kesadaran diri dalam mencari 

pengetahuan. 

Metodologi Descartes tidak hanya memiliki dampak 

besar pada filsafat, tetapi juga mempengaruhi 

perkembangan ilmu pengetahuan. Descartes 

memperkenalkan pendekatan yang sistematis dan analitis 

untuk memahami alam semesta, yang menjadi dasar bagi 

metode ilmiah modern. Ia menekankan pentingnya 

menggunakan logika dan matematika untuk mempelajari 

fenomena alam, mengembangkan konsep Cartesian dalam 

geometri, dan memperkenalkan koordinat Cartesian yang 

menggabungkan aljabar dengan geometri. Pemikiran 

Descartes membuka jalan bagi perkembangan ilmiah yang 

lebih lanjut, menghubungkan filsafat dengan ilmu 

pengetahuan dan membentuk dasar bagi kemajuan 

intelektual di Abad Modern. 
 

b. Baruch Spinoza (1632-1677) 
 

Baruch Spinoza mengembangkan sebuah sistem 

filsafat yang menyatakan bahwa hanya ada satu substansi 

dalam realitas, yang mencakup baik Tuhan maupun alam 

semesta, menantang dualisme kartesius yang diajukan oleh 

Descartes. Spinoza menolak gagasan bahwa Tuhan dan 

alam semesta adalah entitas yang terpisah. Sebaliknya, ia 

berargumen bahwa Tuhan adalah substansi tunggal yang 

meliputi segala sesuatu, dan segala yang ada merupakan 

manifestasi dari satu substansi ini. Dalam pandangannya, 

Tuhan bukanlah pencipta yang terpisah dari ciptaannya, 

melainkan imanen dalam semua aspek alam. Pendekatan 

ini dikenal sebagai monisme substansial, yang menyatakan 

bahwa tidak ada perbedaan mendasar antara dunia fisik 



 182 

dan spiritual, dan segala sesuatu adalah bagian dari 

keseluruhan yang utuh. 

Menurut Spinoza, akal bukan hanya alat untuk 

berpikir tetapi juga untuk mencapai pemahaman spiritual 

dan moral yang mendalam tentang alam semesta. Spinoza 

percaya bahwa dengan menggunakan akal, manusia dapat 

memahami hukum-hukum alam dan tempat mereka dalam 

tatanan kosmis. Akal memungkinkan individu untuk 

melampaui pandangan yang terbatas dan emosional 

terhadap dunia, mencapai pandangan yang lebih luas dan 

rasional. Dengan memahami bahwa segala sesuatu adalah 

bagian dari satu substansi ilahi, manusia dapat 

mengembangkan sikap etis yang didasarkan pada 

pengetahuan dan kasih sayang, bukan ketakutan atau 

kebodohan. Spinoza menekankan bahwa melalui 

penggunaan akal, individu dapat mencapai kebahagiaan 

dan kebebasan sejati, yang merupakan hasil dari 

pemahaman mendalam tentang hubungan mereka dengan 

Tuhan dan alam semesta. 

Pemikiran Spinoza tentang monisme substansial dan 

peran akal dalam mencapai pemahaman mendalam 

memiliki dampak yang signifikan pada perkembangan 

filsafat Barat. Ia menginspirasi banyak pemikir setelahnya 

untuk mempertimbangkan kembali hubungan antara 

Tuhan, alam, dan manusia, serta untuk mengeksplorasi 

cara-cara baru dalam memahami dan mengalami dunia. 

Filsafat Spinoza juga memberikan dasar bagi tradisi 

pemikiran yang menekankan kesatuan segala sesuatu dan 

pentingnya pendekatan rasional dan etis dalam kehidupan. 

Sebagai salah satu filsuf paling radikal pada masanya, 

Spinoza membuka jalan bagi pemahaman yang lebih 

holistik dan inklusif tentang realitas dan eksistensi. 
 

c. Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) 
 

Gottfried Wilhelm Leibniz dikenal dengan teorinya 

tentang monad, yang ia deskripsikan sebagai elemen dasar 

dan tidak terbagi dari realitas, yang merupakan sumber 

dari semua pengetahuan. Monad menurut Leibniz adalah 



 183 

entitas fundamental yang tidak memiliki bagian, tidak 

dapat dibagi, dan merupakan cerminan dari alam semesta. 

Setiap monad adalah unik, memiliki sifat-sifat sendiri, dan 

berfungsi sebagai cermin dari seluruh kosmos. Leibniz 

berargumen bahwa meskipun monad tidak berinteraksi 

secara fisik satu sama lain, mereka tetap selaras melalui 

apa yang ia sebut sebagai "harmoni yang telah ditetapkan 

sebelumnya" oleh Tuhan. Dengan konsep ini, Leibniz 

berusaha menjelaskan bagaimana berbagai aspek dari alam 

semesta dapat terkoordinasi dengan sempurna tanpa 

memerlukan interaksi fisik langsung di antara 

komponennya. 

Kontribusi Leibniz pada matematika, khususnya 

pengembangan kalkulus bersama dengan Newton, telah 

memberikan alat penting dalam formulasi dan verifikasi 

teori-teori ilmiah. Kalkulus diferensial dan integral yang 

dikembangkan oleh Leibniz menjadi dasar bagi banyak 

cabang ilmu pengetahuan dan teknik, memungkinkan para 

ilmuwan untuk menggambarkan perubahan dan gerak 

secara matematis. Selain itu, notasi kalkulus yang 

diperkenalkan oleh Leibniz masih digunakan hingga saat 

ini karena kepraktisannya. Di bidang logika, Leibniz juga 

membuat kontribusi yang signifikan dengan 

memperkenalkan konsep logika simbolis dan impian 

tentang sebuah "bahasa universal" yang dapat digunakan 

untuk menyelesaikan semua masalah melalui kalkulasi 

logis. Pemikiran logis ini menjadi fondasi bagi 

perkembangan logika matematika dan ilmu komputer di 

masa mendatang. 

Di luar teorinya tentang monad dan kontribusinya 

pada matematika, Leibniz juga terkenal karena sistem 

metafisik dan pandangannya tentang optimisme. Dia 

percaya bahwa dunia tempat kita hidup adalah "dunia 

terbaik yang mungkin" yang diciptakan oleh Tuhan, 

meskipun mengandung kejahatan dan penderitaan. 

Menurut Leibniz, Tuhan, sebagai makhluk yang maha baik 

dan maha bijaksana, telah memilih dunia ini sebagai dunia 

yang paling sempurna di antara kemungkinan-



 184 

kemungkinan lain, karena mengandung keseimbangan 

optimal antara berbagai faktor yang kompleks. Pandangan 

ini membawa perspektif teologis dan filosofis yang unik 

terhadap masalah kejahatan dan penderitaan, serta 

memberikan landasan bagi diskusi tentang teodisi dalam 

filsafat agama. 

Dengan pemikiran yang mencakup berbagai disiplin 

ilmu, dari metafisika hingga matematika, Leibniz 

meninggalkan warisan intelektual yang mendalam dan 

luas. Teorinya tentang monad memberikan pandangan yang 

unik tentang sifat dasar realitas, sementara kontribusinya 

pada kalkulus dan logika membuka jalan bagi 

perkembangan ilmiah dan teknologis yang monumental. 

Melalui pendekatan interdisiplinernya, Leibniz 

menunjukkan bagaimana berbagai bidang pengetahuan 

dapat saling melengkapi dan memperkaya pemahaman kita 

tentang alam semesta. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

Pendekatan metodis yang dipelopori oleh Descartes, 

yang menekankan keraguan metodis dan penggunaan 

deduksi, telah menjadi dasar dalam pemikiran ilmiah 

modern, memfasilitasi penemuan besar dalam fisika dan 

matematika. Descartes memperkenalkan metode 

skeptisisme metodis, di mana seseorang harus meragukan 

semua yang mungkin diragukan untuk menemukan 

kebenaran yang pasti. Melalui pendekatan ini, Descartes 

menyarankan bahwa akal dan deduksi logis adalah alat 

utama untuk mencapai pengetahuan yang pasti. Prinsip-

prinsip ini kemudian menjadi fondasi bagi metode ilmiah 

modern, yang menggabungkan observasi empiris dengan 

penalaran deduktif untuk menguji hipotesis dan 

membangun teori ilmiah. Metodologi ini telah digunakan 

dalam berbagai penemuan ilmiah yang mendasar, mulai 

dari hukum gerak Newton hingga teori relativitas Einstein. 

Rasionalisme, dengan fokusnya pada rasio dan logika, 

sangat mempengaruhi tokoh-tokoh Revolusi Ilmiah seperti 

Isaac Newton, yang menggabungkan empirisme dengan 



 185 

rasionalisme dalam formulasi hukum gravitasi universal. 

Newton menggunakan pendekatan rasionalis Descartes 

yang menekankan pentingnya deduksi logis dari prinsip-

prinsip dasar, sambil juga mengandalkan observasi dan 

eksperimen untuk menguji teorinya. Pendekatan ini 

memungkinkan Newton untuk menyusun hukum gerak dan 

gravitasi yang tidak hanya menjelaskan fenomena-

fenomena alam dengan akurasi tinggi tetapi juga dapat 

diprediksi dan diverifikasi melalui eksperimen. 

Penggabungan empirisme dan rasionalisme oleh Newton 

menciptakan kerangka kerja ilmiah yang kokoh yang 

menjadi dasar bagi banyak penemuan ilmiah di kemudian 

hari. 

Perkembangan metode ilmiah yang menekankan 

kombinasi antara deduksi logis dan observasi empiris 

membawa kemajuan signifikan dalam berbagai bidang ilmu 

pengetahuan. Dalam bidang fisika, selain hukum gravitasi 

universal Newton, teori elektromagnetisme yang 

dikembangkan oleh James Clerk Maxwell juga 

menunjukkan bagaimana model matematis dan eksperimen 

dapat digabungkan untuk memahami fenomena alam. Di 

bidang biologi, metode ilmiah memungkinkan Charles 

Darwin untuk mengembangkan teori evolusi melalui seleksi 

alam, yang didasarkan pada pengamatan empiris terhadap 

variasi dan adaptasi spesies. Selain itu, dalam bidang 

kimia, metode ilmiah membantu Dmitri Mendeleev untuk 

menyusun tabel periodik unsur-unsur berdasarkan sifat-

sifat kimia yang teramati. Semua ini menunjukkan bahwa 

metode ilmiah telah menjadi landasan utama dalam 

eksplorasi dan pemahaman ilmiah modern, mendorong 

penemuan-penemuan yang telah mengubah cara kita 

memahami dunia. 

Perkembangan metode ilmiah yang dipelopori oleh 

Descartes dan diadopsi oleh para ilmuwan selama Revolusi 

Ilmiah telah menetapkan standar baru dalam penelitian 

dan pemikiran ilmiah. Metode ini tidak hanya memperkuat 

pengetahuan kita tentang alam semesta tetapi juga 

mempromosikan pendekatan sistematis dan kritis yang 



 186 

terus menjadi dasar bagi kemajuan ilmiah hingga saat ini. 

Dengan menggabungkan observasi empiris, eksperimen, 

dan deduksi logis, metode ilmiah modern telah membuka 

jalan bagi era baru penemuan dan inovasi yang terus 

berkembang di berbagai disiplin ilmu. 

Rasionalisme telah memainkan peran kunci dalam 

perkembangan filsafat dan ilmu pengetahuan Barat, 

memberikan fondasi logis dan metodologis untuk eksplorasi 

ilmiah dan filosofis. Dengan tokoh-tokoh seperti Descartes, 

Spinoza, dan Leibniz memimpin jalan, rasionalisme tidak 

hanya mengubah cara manusia memperoleh pengetahuan 

tetapi juga bagaimana kita memahami realitas itu sendiri. 

Dampaknya yang luas pada sains, matematika, dan filsafat 

menjadikan rasionalisme salah satu pilar penting dalam 

pemikiran modern, membentuk dasar dari banyak aspek 

masyarakat kontemporer, dari analisis logis hingga aplikasi 

teknologi. 

 

C. Idealisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Idealisme adalah aliran filsafat yang menekankan 

bahwa realitas dasar adalah immaterial dan terutama 

mental. Aliran ini menantang pandangan materialisme 

yang menyatakan bahwa realitas material adalah 

fundamental. Idealisme berargumen bahwa segala sesuatu 

yang kita anggap sebagai realitas material sebenarnya 

merupakan manifestasi dari pikiran atau kesadaran. 

Dengan demikian, menurut idealisme, dunia fisik yang kita 

alami tidak independen dari persepsi mental kita, tetapi 

sebaliknya, dunia fisik merupakan konstruksi atau proyeksi 

dari pikiran kita. 

Idealisme menyatakan bahwa hanya ide atau persepsi 

mental yang memiliki realitas sejati dan dapat diketahui, 

mendahulukan pengalaman batin atas dunia fisik 

eksternal. Filsuf-filsuf seperti George Berkeley dan 

Immanuel Kant adalah tokoh-tokoh utama dalam tradisi 

idealisme. Berkeley, misalnya, berpendapat bahwa "esse est 



 187 

percipi" (menjadi ada adalah menjadi dipersepsi), yang 

berarti bahwa benda-benda hanya ada sejauh mereka 

dipersepsi oleh suatu pikiran. Kant, di sisi lain, 

memperkenalkan konsep bahwa pengetahuan kita tentang 

dunia terbentuk oleh struktur bawaan pikiran kita, dan kita 

hanya dapat mengetahui fenomena, bukan noumena atau 

"hal-hal pada diri mereka sendiri". Dengan demikian, 

pengalaman batin atau kesadaran dianggap sebagai fondasi 

yang mendasari semua pengetahuan dan realitas. 

Selain itu, idealisme sering kali menekankan 

pentingnya kesadaran subjektif dan pengalaman pribadi 

dalam membentuk pemahaman kita tentang dunia. Aliran 

ini mengakui bahwa persepsi dan interpretasi individu 

sangat berperan dalam membentuk realitas yang kita 

alami. Ini membawa implikasi penting dalam bidang etika, 

estetika, dan metafisika, di mana idealisme menekankan 

peran aktif pikiran dalam menciptakan makna dan nilai. 

Dalam konteks ini, idealisme mendorong kita untuk melihat 

melampaui penampilan material dan mencari pemahaman 

yang lebih mendalam tentang hubungan antara pikiran, 

kesadaran, dan dunia. 
 

Penolakan terhadap Materialisme 
 

Idealisme secara eksplisit menolak konsep bahwa 

realitas fisik adalah dasar dari semua yang ada. Pandangan 

ini menentang materialisme, yang menyatakan bahwa 

segala sesuatu yang ada pada dasarnya bersifat material 

dan dapat dijelaskan melalui interaksi fisik. Para idealis 

berargumen bahwa realitas fisik tidak memiliki eksistensi 

independen di luar persepsi dan pengalaman mental kita. 

Mereka berpendapat bahwa materialisme gagal 

menjelaskan aspek-aspek fundamental dari keberadaan, 

seperti kesadaran dan pengalaman subjektif, yang menurut 

mereka adalah esensi sejati dari realitas. Sebaliknya, 

idealisme menekankan bahwa pikiran, ide, dan kesadaran 

adalah dasar dari semua yang ada, dan bahwa dunia 

material adalah produk atau proyeksi dari proses mental. 
 

 



 188 

Fokus pada Kesadaran dan Persepsi 
 

Mengutamakan kesadaran dan persepsi sebagai 

penentu utama realitas, idealisme berargumen bahwa 

dunia seperti yang kita alami dibentuk oleh kondisi-kondisi 

mental kita. Filsuf idealis seperti George Berkeley dan 

Immanuel Kant menekankan bahwa realitas eksternal 

hanya dapat diketahui melalui persepsi kita. Berkeley, 

dengan prinsip "esse est percipi" (menjadi ada adalah 

menjadi dipersepsi), menyatakan bahwa objek-objek hanya 

ada sejauh mereka dipersepsi oleh suatu pikiran. Kant, 

dengan konsep fenomena dan noumena, berargumen bahwa 

apa yang kita anggap sebagai realitas eksternal adalah 

konstruksi dari pikiran kita berdasarkan data indrawi yang 

diterima. Kondisi mental kita, seperti persepsi, ingatan, dan 

interpretasi, membentuk cara kita mengalami dunia, 

sehingga menjadikan kesadaran sebagai pusat dari semua 

pengetahuan dan realitas. 
 

Implikasi Filsafat Idealisme 
 

Implikasi dari filsafat idealisme sangat luas, 

mencakup berbagai bidang seperti metafisika, epistemologi, 

dan etika. Dalam metafisika, idealisme menantang kita 

untuk mempertimbangkan bahwa realitas yang kita alami 

mungkin tidak memiliki keberadaan independen di luar 

persepsi kita. Dalam epistemologi, idealisme mendorong 

kita untuk menyelidiki bagaimana pengetahuan kita 

tentang dunia dibentuk oleh pikiran kita, dan sejauh mana 

kita dapat mengetahui hal-hal "pada diri mereka sendiri." 

Dalam etika, idealisme mengajarkan bahwa nilai-nilai 

moral dan estetika tidak semata-mata berasal dari dunia 

fisik tetapi ditentukan oleh persepsi dan interpretasi mental 

kita. Dengan menekankan pentingnya kesadaran dan 

persepsi, idealisme memberikan perspektif yang mendalam 

tentang bagaimana kita memahami diri kita sendiri dan 

dunia di sekitar kita, menantang asumsi materialistik dan 

mengarahkan kita pada pencarian makna yang lebih 

mendalam dan personal. 
 



 189 

2. Tokoh Utama 
 

a. George Berkeley (1685-1753): 
 

Immaterialisme 
 

George Berkeley, seorang filsuf empiris, mengadvokasi 

bentuk idealisme yang dikenal sebagai "immaterialisme," 

yang berpendapat bahwa objek-objek hanya ada dalam 

persepsi mereka. Konsep ini menantang pandangan 

materialistik bahwa benda-benda memiliki eksistensi 

independen di luar pikiran yang memersepsi mereka. 

Berkeley berargumen bahwa semua yang kita ketahui 

tentang dunia berasal dari pengalaman indrawi kita, dan 

oleh karena itu, keberadaan benda-benda tergantung pada 

apakah mereka dipersepsi oleh seorang pengamat. Ia 

terkenal dengan ungkapannya "to be is to be perceived" (esse 

est percipi), yang menegaskan bahwa sesuatu hanya ada 

sejauh ia dipersepsi. Menurut Berkeley, tidak ada benda 

material yang dapat eksis tanpa pikiran yang 

memersepsinya, dan segala sesuatu yang kita anggap 

sebagai realitas adalah kumpulan ide-ide dalam pikiran 

kita. 
 

Kontribusi pada Epistemologi 
 

Melalui karyanya, Berkeley menantang konsep 

realitas independen dari persepsi, yang mendukung 

pandangan bahwa persepsi dan ide adalah realitas utama. 

Dalam bukunya "A Treatise Concerning the Principles of 

Human Knowledge" dan "Three Dialogues between Hylas 

and Philonous," Berkeley mengkritik asumsi bahwa dunia 

fisik dapat eksis terlepas dari persepsi kita. Ia berpendapat 

bahwa segala pengetahuan kita tentang dunia berasal dari 

persepsi langsung kita, dan tidak ada dasar untuk meyakini 

adanya realitas material yang independen dari pikiran. 

Dengan demikian, Berkeley menyatakan bahwa realitas 

sejati adalah mental dan terdiri dari ide-ide yang dipersepsi 

oleh pikiran, baik pikiran manusia maupun pikiran ilahi 

(Tuhan). Perspektif ini mengubah cara kita memahami 

hubungan antara pikiran dan dunia, menempatkan 



 190 

kesadaran dan persepsi sebagai inti dari semua pengalaman 

dan pengetahuan. 
 

Pengaruh dan Relevansi 
 

Immaterialisme Berkeley memiliki implikasi yang 

mendalam bagi metafisika dan epistemologi, 

mempengaruhi cara filsuf memahami esensi dan eksistensi 

benda-benda. Ide bahwa realitas adalah hasil dari persepsi 

mental membuka diskusi baru tentang sifat keberadaan 

dan pengetahuan. Meskipun pandangannya kontroversial 

dan sering kali ditentang oleh realis material, 

immaterialisme Berkeley memaksa para filsuf untuk 

mempertimbangkan kembali asumsi-asumsi dasar tentang 

dunia fisik dan peran pikiran dalam membentuk realitas. 

Pengaruh Berkeley juga terlihat dalam perkembangan 

filsafat kontemporer, terutama dalam diskusi tentang 

fenomenologi dan filsafat pikiran, di mana hubungan antara 

kesadaran dan realitas tetap menjadi topik utama. Dengan 

menekankan pentingnya persepsi dan ide, Berkeley 

memberikan kontribusi penting dalam pemahaman kita 

tentang dunia dan posisi kita di dalamnya. 
 

b. Immanuel Kant (1724-1804) 
 

Idealisme Transendental 
Immanuel Kant mengembangkan sebuah sistem 

filsafat yang dikenal sebagai idealisme transendental, yang 

berargumen bahwa pengalaman manusia tentang realitas 

dibentuk oleh kondisi-kondisi a priori dari pikiran—

kategori-kategori yang menata cara kita melihat dunia. 

Menurut Kant, kita tidak dapat mengetahui dunia 

sebagaimana adanya "pada dirinya sendiri" (noumena), 

tetapi hanya sebagaimana ia tampak kepada kita melalui 

struktur pikiran kita (fenomena). Kategori-kategori a priori 

ini termasuk konsep-konsep fundamental seperti ruang, 

waktu, dan kausalitas, yang memungkinkan kita untuk 

mengorganisir dan menginterpretasi data indrawi secara 

konsisten. Dengan kata lain, pikiran manusia aktif dalam 



 191 

membentuk pengalaman kita tentang realitas, dan bukan 

sekadar penerima pasif dari informasi indrawi. 
 

Sintesis Antara Rasionalisme dan Empirisme 
 

Kant mencoba menyatukan kedalaman rasionalisme 

dengan praktikalitas empirisme, menunjukkan bahwa 

realitas fenomenal adalah hasil dari sintesis antara data 

sensoris dan kondisi a priori pikiran. Rasionalisme 

menekankan penggunaan akal sebagai sumber utama 

pengetahuan, sementara empirisme menekankan 

pentingnya pengalaman indrawi. Kant berpendapat bahwa 

kedua pendekatan ini perlu digabungkan untuk 

memberikan gambaran yang lengkap tentang pengetahuan 

manusia. Menurutnya, data sensoris memberikan bahan 

mentah bagi pengalaman kita, tetapi tanpa kategori a priori 

yang menstrukturkan data tersebut, kita tidak dapat 

memahami atau menggunakannya dengan cara yang 

bermakna. Dalam bukunya "Critique of Pure Reason," Kant 

menjelaskan bagaimana pikiran kita secara aktif 

membentuk pengalaman, sehingga memungkinkan kita 

untuk memiliki pengetahuan yang valid tentang dunia 

fenomenal. 
 

Pengaruh dan Relevansi 
 

Idealisme transendental Kant memiliki dampak besar 

pada perkembangan filsafat modern, mempengaruhi 

banyak pemikir setelahnya dalam berbagai tradisi filsafat. 

Pandangannya tentang hubungan antara pikiran dan 

realitas membuka jalan bagi diskusi-diskusi baru tentang 

epistemologi, metafisika, dan filsafat pikiran. Dengan 

menunjukkan bahwa pengetahuan kita tentang dunia 

bergantung pada struktur a priori dari pikiran kita, Kant 

menggeser fokus filsafat dari upaya untuk memahami dunia 

luar secara langsung ke analisis tentang bagaimana kita 

mengetahui dunia. Ini juga menginspirasi perkembangan 

lebih lanjut dalam filsafat Jerman, termasuk idealisme 

Jerman yang diwakili oleh Hegel dan Schelling. Selain itu, 

pendekatan Kant terhadap moralitas, yang dikenal sebagai 



 192 

etika deontologis, telah mempengaruhi teori-teori etika 

kontemporer, menekankan pentingnya prinsip-prinsip 

moral yang universal dan berlaku tanpa syarat. Secara 

keseluruhan, kontribusi Kant terhadap filsafat tidak hanya 

membentuk arah pemikiran di zamannya tetapi juga terus 

relevan dalam diskusi filosofis hingga hari ini. 
 

c. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) 
 

Idealisme Absolut 
 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel mengembangkan 

idealisme absolut, sebuah sistem filsafat yang berargumen 

bahwa realitas adalah manifestasi dari sebuah "Roh 

Absolut" yang berkembang dan mencapai kesadaran penuh 

diri melalui proses dialektis sejarah. Menurut Hegel, 

realitas bukanlah kumpulan benda-benda terpisah 

melainkan satu kesatuan organik yang terus berubah dan 

berkembang. Roh Absolut ini meliputi semua aspek 

keberadaan—materi, kehidupan, pikiran, dan budaya—dan 

bergerak menuju pemahaman diri yang sempurna. Dalam 

pandangan Hegel, sejarah manusia adalah ekspresi dari 

evolusi kesadaran ini, di mana setiap tahap sejarah 

mencerminkan perkembangan lebih lanjut dalam 

kesadaran diri Roh Absolut. 
 

Dialektika 
 

Sistem dialektis Hegel—tesis, antitesis, dan sintesis—

adalah fundamental dalam pemahamannya tentang 

perkembangan sejarah dan evolusi ide. Dialektika Hegel 

menggambarkan proses di mana kontradiksi dan konflik 

dalam sejarah dan ide muncul, berinteraksi, dan akhirnya 

diselesaikan dalam tingkat kesadaran yang lebih tinggi. 

Tesis mewakili posisi atau ide awal, antitesis adalah oposisi 

atau kontradiksi terhadap tesis, dan sintesis adalah resolusi 

yang mengatasi kontradiksi ini dan membawa pemahaman 

baru. Proses ini berulang dalam berbagai bentuk sepanjang 

sejarah, mendorong perkembangan budaya, politik, dan 

intelektual manusia. Melalui dialektika, Hegel 

menggambarkan bagaimana konflik dan kontradiksi bukan 



 193 

hanya halangan tetapi juga motor penggerak kemajuan dan 

evolusi. 
 

Pengaruh dan Relevansi 
 

Idealisme absolut dan metode dialektis Hegel 

memiliki pengaruh besar pada berbagai bidang filsafat dan 

disiplin ilmu lainnya. Pemikirannya memberikan dasar 

bagi banyak teori sosial, politik, dan sejarah, serta 

mempengaruhi filsafat eksistensialisme, fenomenologi, dan 

Marxisme. Karl Marx, misalnya, mengadaptasi dialektika 

Hegel untuk mengembangkan materialisme dialektis dan 

analisis sejarah dari perspektif ekonomi dan kelas. Selain 

itu, filsuf-filsuf kontemporer seperti Martin Heidegger dan 

Jean-Paul Sartre menemukan dalam pemikiran Hegel alat 

untuk mengeksplorasi keberadaan dan kesadaran manusia. 

Konsep dialektika Hegel juga diterapkan dalam studi 

tentang perubahan sosial dan politik, memberikan 

kerangka untuk memahami bagaimana masyarakat dan 

ide-ide berkembang melalui konflik dan resolusi. Dengan 

demikian, pengaruh Hegel meluas jauh melampaui batas-

batas filsafat, memberikan alat intelektual yang kuat untuk 

menganalisis dan memahami dinamika perubahan dalam 

berbagai konteks. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Dampak Luas Idealisme pada Budaya dan Pemikiran 
 

Influensi pada Budaya Idealisme, terutama melalui 

pemikiran para filsuf seperti Kant dan Hegel, memiliki 

dampak luas pada budaya dan pemikiran Barat. Dengan 

menekankan pentingnya ide dan persepsi mental sebagai 

dasar realitas, idealisme mendorong penghargaan yang 

lebih besar terhadap seni, sastra, dan musik sebagai 

ekspresi dari kesadaran manusia. Karya-karya seni sering 

dilihat sebagai manifestasi dari ide-ide yang lebih tinggi dan 

spiritual, dan ini mendorong perkembangan gerakan 

artistik yang mencoba menangkap esensi dari kondisi 

manusia. Gerakan Romantisisme, misalnya, banyak 

dipengaruhi oleh idealisme Hegelian dalam pencariannya 



 194 

akan ekspresi artistik yang mendalam dan transenden. 

Seniman dan penulis mulai melihat karya mereka sebagai 

cara untuk mengeksplorasi dan mengungkapkan realitas 

internal mereka, serta menggali makna yang lebih dalam 

dari pengalaman manusia. 
 

b. Teori Sejarah dan Politik 
 

Hegel's idealisme memberikan kerangka kerja bagi 

teori-teori sejarah dan politik, mengusulkan bahwa sejarah 

adalah proses dialektis yang bergerak menuju realisasi 

kebebasan dan kesadaran. Hegel melihat sejarah sebagai 

sebuah proses dinamis yang melibatkan konflik dan 

resolusi, di mana setiap tahap perkembangan sejarah 

membawa kita lebih dekat ke kesadaran penuh tentang 

kebebasan. Pandangan ini mempengaruhi banyak pemikir 

sosial dan politik, termasuk Karl Marx, yang mengadaptasi 

dialektika Hegel untuk mengembangkan teori materialisme 

historis. Ide bahwa sejarah memiliki arah dan tujuan telah 

membentuk pemikiran politik dan teori sosial, mendorong 

gagasan bahwa masyarakat dapat berkembang dan 

memperbaiki diri melalui proses perubahan yang progresif. 

Hegel juga memandang negara sebagai ekspresi tertinggi 

dari Roh Absolut, memberikan dasar bagi teori tentang 

peran negara dalam merealisasikan kebebasan dan etika 

komunitas. 
 

c. Etika dan Moralitas 
 

Karya Hegel dan Kant telah mendalam 

mempengaruhi diskusi tentang etika, moralitas, dan 

hukum, dengan menekankan bahwa realitas moral 

dibentuk oleh ide-ide dan prinsip-prinsip rasional. Kant, 

dengan etika deontologisnya, menegaskan bahwa tindakan 

moral harus didasarkan pada prinsip-prinsip yang dapat 

diterima secara universal, seperti imperatif kategorisnya, 

yang mengharuskan kita untuk bertindak sesuai dengan 

aturan yang dapat dijadikan hukum umum. Hegel, 

sementara itu, menekankan bahwa moralitas berkembang 

dalam konteks sosial dan historis, dan bahwa kebebasan 



 195 

individu hanya dapat diwujudkan dalam kerangka 

komunitas etis yang rasional. Pandangan Hegel tentang 

etika mencerminkan keyakinannya bahwa moralitas dan 

hukum tidak terpisah dari realitas sosial tetapi merupakan 

bagian integral dari perkembangan kesadaran manusia. 

Kedua filsuf ini memberikan kontribusi penting pada 

pemahaman kita tentang bagaimana norma-norma etis 

dibentuk dan bagaimana kita dapat hidup secara moral 

dalam masyarakat yang kompleks. 
 

Secara keseluruhan, idealisme telah memberikan 

kontribusi besar pada berbagai aspek budaya dan 

pemikiran Barat. Dengan menekankan pentingnya ide dan 

kesadaran dalam membentuk realitas, idealisme telah 

mengilhami perkembangan dalam seni, politik, dan etika, 

serta memberikan kerangka teoritis untuk memahami 

perubahan sosial dan sejarah. Warisan Kant dan Hegel 

terus mempengaruhi cara kita berpikir tentang dunia dan 

tempat kita di dalamnya, mendorong kita untuk mencari 

makna yang lebih dalam dan memahami hubungan kita 

dengan orang lain dan alam semesta. 

 

D. Empirisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Filsafat Barat mengalami evolusi signifikan dengan 

munculnya empirisme, yang menekankan pentingnya 

pengalaman sensoris dalam pembentukan pengetahuan. 

Berbeda dengan rasionalisme yang menekankan peran akal 

dan pemikiran deduktif, empirisme menegaskan bahwa 

semua pengetahuan sejati berasal dari pengalaman 

indrawi. Aliran ini berkembang sebagai tanggapan 

terhadap pandangan rasionalis yang mendominasi pada 

abad sebelumnya, terutama dalam karya-karya René 

Descartes dan pengikutnya. Empirisme menjadi pijakan 

baru dalam memahami bagaimana manusia memperoleh 

pengetahuan tentang dunia, menekankan observasi dan 

eksperimentasi sebagai kunci untuk memahami realitas. 



 196 

Tokoh-tokoh utama empirisme seperti John Locke, 

George Berkeley, dan David Hume mengembangkan 

konsep-konsep yang mendalam dan berpengaruh dalam 

tradisi filosofis ini. Mereka menolak gagasan bahwa 

manusia memiliki ide atau pengetahuan bawaan dan 

sebaliknya menekankan bahwa semua ide berasal dari 

pengalaman. Locke, misalnya, memperkenalkan konsep 

"tabula rasa" atau lembaran kosong, yang menyatakan 

bahwa pikiran manusia pada saat lahir adalah kosong dan 

kemudian diisi oleh pengalaman hidup. Berkeley 

melangkah lebih jauh dengan teori immaterialisme-nya, 

yang menegaskan bahwa keberadaan benda-benda 

bergantung pada persepsi. Hume, dengan skeptisisme 

radikalnya, menantang asumsi tentang sebab dan akibat 

serta kontinuitas identitas, menunjukkan bahwa 

kepercayaan kita pada prinsip-prinsip ini didasarkan pada 

kebiasaan dan pengalaman daripada pengetahuan yang 

pasti. 

Empirisme adalah aliran filsafat yang menekankan 

pentingnya pengalaman sensoris sebagai sumber utama 

dan dasar dari segala pengetahuan. Empiris berpendapat 

bahwa manusia lahir tanpa pengetahuan bawaan, yang 

dikenal dengan konsep "tabula rasa" atau lembaran kosong. 
 

a. Pengetahuan dari Pengalaman  
 

Menurut empirisme, semua pengetahuan dan ide 

diperoleh melalui interaksi dengan dunia melalui indera. 

Empiris menegaskan bahwa setiap pengetahuan yang kita 

miliki adalah hasil dari pengalaman sensoris yang kita 

peroleh melalui penglihatan, pendengaran, penciuman, 

perabaan, dan pengecapan. Dengan kata lain, pengalaman 

sensoris adalah dasar utama dari segala pengetahuan 

manusia. Empirisme ini berlawanan dengan gagasan bahwa 

pengetahuan bisa diperoleh melalui rasio atau intuisi 

bawaan, seperti yang dipromosikan oleh rasionalis. Tokoh-

tokoh seperti John Locke berargumen bahwa pikiran 

manusia pada saat lahir adalah seperti "tabula rasa" atau 

lembaran kosong, yang diisi oleh pengalaman hidup. Locke 



 197 

membedakan antara ide-ide sederhana yang berasal 

langsung dari pengalaman sensoris dan ide-ide kompleks 

yang dibentuk melalui refleksi dan kombinasi ide-ide 

sederhana. 
 

b. Skeptisisme terhadap Pengetahuan Apriori  
 

Empiris sering skeptis terhadap konsep pengetahuan 

a priori, yaitu pengetahuan yang didapatkan tanpa 

bergantung pada pengalaman sensoris. Pengetahuan a 

priori, seperti yang dipertahankan oleh rasionalis, dianggap 

oleh para empiris sebagai kurang dapat diandalkan karena 

tidak berakar pada bukti empiris yang konkret. David 

Hume, misalnya, menantang validitas konsep-konsep 

seperti sebab dan akibat yang sering diterima sebagai 

pengetahuan a priori. Hume berpendapat bahwa 

pemahaman kita tentang hubungan sebab-akibat 

sebenarnya berasal dari kebiasaan dan pengulangan 

pengalaman, bukan dari pemahaman mendasar atau 

bawaan. Dengan demikian, para empiris menekankan 

perlunya skeptisisme terhadap klaim-klaim pengetahuan 

yang tidak didukung oleh pengalaman sensoris dan 

mengadvokasi pendekatan yang lebih hati-hati dan berbasis 

bukti dalam mengejar pengetahuan. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. John Locke (1632-1704) 
 

Tobula Rasa 
 

John Locke mengemukakan bahwa pikiran manusia di 

awal kehidupan adalah seperti lembaran kosong, dan 

semua pengetahuan dan ide datang dari pengalaman. 

Pendekatan ini mengemphasiskan pentingnya pengalaman 

sensoris dalam pembentukan pengetahuan. Dalam 

karyanya "An Essay Concerning Human Understanding," 

Locke menjelaskan bahwa semua ide yang kita miliki 

berasal dari dua sumber utama: sensasi dan refleksi. 

Sensasi mencakup semua informasi yang kita terima 

melalui indera kita, sementara refleksi adalah proses 



 198 

internal di mana pikiran kita memikirkan, 

membandingkan, dan menghubungkan ide-ide yang berasal 

dari sensasi. Locke menolak konsep ide bawaan, yang 

sebelumnya dipromosikan oleh filsuf seperti Descartes, dan 

menegaskan bahwa pengetahuan manusia adalah hasil dari 

interaksi berkelanjutan antara pengalaman sensoris dan 

pemikiran reflektif. 
 

Pengaruh pada Liberalisme 
 

Konsep Locke tentang hak asasi manusia dan 

pemerintahan juga mengandalkan observasi dan 

pengalaman tentang alam manusia, yang mempengaruhi 

pembentukan prinsip-prinsip politik liberal. Dalam 

karyanya "Two Treatises of Government," Locke 

mengembangkan teori kontrak sosial yang menyatakan 

bahwa pemerintah dibentuk melalui kesepakatan antara 

individu-individu yang secara alami memiliki hak-hak yang 

tidak dapat dicabut, seperti hak atas kehidupan, kebebasan, 

dan properti. Pemerintah, menurut Locke, ada untuk 

melindungi hak-hak ini, dan jika gagal melakukannya, 

rakyat memiliki hak untuk mengganti atau menghapusnya. 

Pandangan ini berakar pada pengamatan Locke terhadap 

kondisi alamiah manusia dan pengalaman historis 

pemerintahan. Teori politik Locke ini menjadi dasar bagi 

perkembangan liberalisme klasik dan sangat 

mempengaruhi dokumen-dokumen penting seperti 

Deklarasi Kemerdekaan Amerika Serikat dan Konstitusi 

Amerika Serikat. 

Penekanan Locke pada pengalaman dan observasi 

dalam teori epistemologi dan politiknya menandai 

pergeseran signifikan dari tradisi filosofis sebelumnya. 

Dengan mendasarkan pengetahuan dan otoritas politik 

pada bukti empiris dan pengalaman hidup individu, Locke 

meletakkan dasar bagi pendekatan pemerintahan yang 

lebih demokratis dan partisipatif. Ide-idenya mendorong 

perkembangan masyarakat yang didasarkan pada hak-hak 

individu dan supremasi hukum, di mana legitimasi lembaga 

politik terus dievaluasi berdasarkan kemampuan mereka 



 199 

untuk memenuhi kebutuhan dan melindungi hak-hak 

rakyat. Dasar empiris ini terus mempengaruhi diskusi 

kontemporer tentang hak asasi manusia, demokrasi, dan 

hakikat pengetahuan itu sendiri. 
 

b. George Berkeley (1685-1753) 
 

Immaterialisme dan Empirisme 
 

Meskipun Berkeley dikenal sebagai idealis, ia juga 

mengembangkan teori empiris tentang pengetahuan yang 

berpusat pada persepsi sebagai sumber utama 

pengetahuan. Berkeley berargumen bahwa objek fisik tidak 

ada di luar persepsi yang mereka timbulkan, menyatakan 

bahwa "esse est percipi" (menjadi ada adalah menjadi 

dipersepsi). Dalam pandangan Berkeley, semua 

pengetahuan kita tentang dunia berasal dari pengalaman 

sensoris, dan tidak ada eksistensi material yang independen 

dari pengamatan kita. Dengan demikian, objek-objek fisik 

hanyalah kumpulan ide yang dirasakan oleh indra kita, dan 

keberadaan mereka sepenuhnya tergantung pada ada atau 

tidaknya persepsi tersebut. 
 

Kritik terhadap Materialisme 
 

Berkeley menggunakan empirisme untuk menentang 

materialisme, mengusulkan bahwa realitas secara 

fundamental adalah perseptual dan bergantung pada yang 

mempersepsikannya. Ia menolak pandangan bahwa benda-

benda material memiliki eksistensi independen di luar 

persepsi kita, mengkritik konsep materialisme yang 

menyatakan bahwa realitas fisik adalah dasar dari segala 

sesuatu. Berkeley berpendapat bahwa jika kita tidak dapat 

mempersepsi sesuatu secara langsung, maka kita tidak 

memiliki alasan untuk percaya bahwa sesuatu itu ada. 

Dengan demikian, realitas fisik hanyalah ilusi yang muncul 

dari persepsi kita, dan eksistensi benda-benda bergantung 

pada pikiran yang memersepsinya. Ia juga menyatakan 

bahwa keberadaan berkelanjutan dari objek-objek yang 

tidak sedang dipersepsi oleh manusia dijamin oleh Tuhan, 

yang selalu mempersepsi segala sesuatu. 



 200 

Immaterialisme Berkeley menantang asumsi dasar 

dari materialisme dan menawarkan perspektif unik tentang 

sifat realitas. Dengan menyatakan bahwa objek-objek 

hanya ada sebagaimana mereka dipersepsi, Berkeley 

menggeser fokus dari dunia material yang independen ke 

peran persepsi dan pikiran dalam membentuk realitas. Ide-

idenya memiliki implikasi mendalam bagi epistemologi dan 

metafisika, mempertanyakan hakikat eksistensi dan dasar 

pengetahuan kita tentang dunia. Karya Berkeley terus 

menginspirasi dan memicu perdebatan, menyoroti 

pentingnya persepsi dan keterbatasan asumsi adanya 

realitas material yang objektif dan independen dari 

pengalaman sensoris kita. 
 

c. David Hume (1711-1776) 
 

Kritik terhadap Rasionalisme dan Agama 
 

David Hume mengkritik keras rasionalisme dan 

argumen religius yang menurutnya tidak didasarkan pada 

pengalaman sensoris. Hume berpendapat bahwa 

pengetahuan manusia terbatas pada apa yang dapat 

dirasakan secara langsung. Dalam karyanya, "A Treatise of 

Human Nature," ia menolak gagasan bahwa manusia dapat 

mencapai pengetahuan yang pasti tentang dunia melalui 

akal atau intuisi bawaan saja. Hume menekankan 

pentingnya pengalaman indrawi sebagai sumber utama 

pengetahuan dan menolak klaim metafisik yang tidak dapat 

diverifikasi melalui pengamatan. Kritiknya terhadap 

argumen-argumen religius, seperti keberadaan Tuhan 

berdasarkan desain alam, didasarkan pada pandangannya 

bahwa klaim semacam itu tidak memiliki dasar empiris 

yang kuat. 
 

Hubungan Sebab Akibat 
 

Hume menekankan bahwa hubungan sebab akibat, 

yang merupakan dasar dari banyak pengetahuan ilmiah, 

adalah hasil dari kebiasaan dan pengalaman, bukan dari 

pemahaman rasional atau intuitif yang bawaan. Ia 

berargumen bahwa kita tidak memiliki pengetahuan 



 201 

langsung tentang hubungan kausal, melainkan kita 

membentuk pemahaman tentang sebab dan akibat melalui 

pengulangan pengalaman. Misalnya, ketika kita melihat 

bahwa satu peristiwa selalu diikuti oleh peristiwa lain, kita 

cenderung mengasosiasikan keduanya sebagai sebab dan 

akibat. Namun, asosiasi ini bukan hasil dari pengetahuan 

pasti, melainkan kebiasaan mental yang terbentuk dari 

pengalaman berulang. Hume menunjukkan bahwa 

meskipun kita mengandalkan hubungan kausal dalam 

kehidupan sehari-hari dan ilmu pengetahuan, kita harus 

menyadari bahwa dasar dari hubungan tersebut adalah 

kebiasaan dan bukan kepastian logis. 
 

Pemikiran Hume yang kritis terhadap rasionalisme 

dan penekanan pada pengalaman sensoris membawa 

perubahan signifikan dalam filsafat modern. Dengan 

menyoroti keterbatasan pengetahuan manusia dan 

menggugat keyakinan dogmatis yang tidak didukung oleh 

bukti empiris, Hume mengarahkan filsafat ke arah yang 

lebih skeptis dan empiris. Pandangan-pandangannya 

tentang sebab akibat juga memengaruhi perkembangan 

ilmu pengetahuan dengan menunjukkan bahwa banyak 

dari apa yang kita anggap sebagai pengetahuan ilmiah 

sebenarnya didasarkan pada kebiasaan dan pengalaman. 

Pengaruh Hume terus terasa dalam diskusi kontemporer 

tentang epistemologi, metodologi ilmiah, dan filsafat agama. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Dampak Empirisme pada Ilmu Pengetahuan dan 

Filsafat 
 

Pengembangan Metode Eksperimental 
 

Empirisme telah memainkan peran kritikal dalam 

pengembangan metode eksperimental yang merupakan inti 

dari ilmu pengetahuan modern. Pendekatan ini 

menekankan pengujian hipotesis melalui eksperimen dan 

observasi langsung. Tokoh-tokoh empiris seperti Francis 

Bacon dan John Locke mengadvokasi pentingnya 

pengalaman sensoris sebagai sumber pengetahuan yang 



 202 

paling dapat diandalkan. Bacon, khususnya, menekankan 

metode induktif dalam ilmu pengetahuan, di mana 

pengetahuan diperoleh melalui pengumpulan data empiris 

dan pengamatan berulang. Metode eksperimental ini 

memungkinkan ilmuwan untuk merumuskan hipotesis 

yang dapat diuji dan diverifikasi melalui eksperimen, 

sehingga menghasilkan pengetahuan yang lebih akurat dan 

dapat diandalkan. Prinsip ini menjadi fondasi bagi 

perkembangan ilmu pengetahuan modern, yang terus 

berkembang dengan mengandalkan eksperimen dan data 

empiris untuk menjelaskan fenomena alam. 
 

Dasar Ilmu Pengetahuan Modern 
 

Dengan mendasarkan pengetahuan pada pengalaman 

langsung dan observasi, empirisme telah memberikan dasar 

yang kuat bagi ilmu pengetahuan modern. Metode empiris 

mendorong ilmuwan untuk mengumpulkan bukti empiris 

yang solid sebelum membuat kesimpulan, menjadikan 

pengujian dan verifikasi sebagai komponen kunci dalam 

proses ilmiah. Ilmu pengetahuan modern mengandalkan 

eksperimen yang terkontrol, pengamatan sistematis, dan 

data yang dapat direplikasi untuk membangun teori-teori 

yang akurat dan dapat diandalkan. Kontribusi empirisme 

dalam hal ini tidak hanya terbatas pada ilmu alam, tetapi 

juga meluas ke ilmu sosial dan humaniora, di mana metode 

empiris digunakan untuk memahami berbagai aspek dari 

perilaku manusia, interaksi sosial, dan fenomena budaya. 
 

Pengaruh dalam Filsafat 
 

Dalam filsafat, empirisme telah memengaruhi 

berbagai aliran pemikiran, terutama dalam bidang 

epistemologi dan metodologi ilmiah. Filsuf empiris seperti 

David Hume mengajukan kritik tajam terhadap asumsi 

rasionalis yang tidak didasarkan pada pengalaman empiris, 

menunjukkan bahwa banyak dari apa yang kita anggap 

sebagai pengetahuan rasional sebenarnya berakar pada 

kebiasaan dan ekspektasi yang terbentuk dari pengalaman 

sensoris. Pandangan Hume tentang hubungan sebab-akibat 



 203 

dan skeptisisme terhadap pengetahuan a priori telah 

membuka jalan bagi filsafat kritis yang lebih hati-hati 

dalam menerima klaim-klaim pengetahuan yang tidak 

didukung oleh bukti empiris. Empirisme juga mendorong 

perkembangan pragmatisme, yang menekankan 

pentingnya hasil praktis dan aplikasi dalam menentukan 

nilai kebenaran suatu teori. 

Dengan demikian, dampak empirisme pada ilmu 

pengetahuan dan filsafat sangat luas dan mendalam. 

Pendekatan empiris tidak hanya memberikan landasan 

metodologis bagi perkembangan ilmu pengetahuan modern, 

tetapi juga memengaruhi cara kita memahami dan 

mengevaluasi pengetahuan dalam berbagai bidang. Prinsip-

prinsip empirisme terus menjadi pilar penting dalam usaha 

manusia untuk memahami dunia dan mengembangkan 

pengetahuan yang akurat, dapat diandalkan, dan berguna. 
 

Dasar bagi Filsafat Pragmatisme dan Positivisme 
 

Pragmatisme Empirisme berkontribusi pada 

munculnya pragmatisme, yang menekankan bahwa makna 

dan kebenaran dari suatu konsep atau teori terletak pada 

konsekuensi praktis yang dapat diobservasi. Pragmatisme, 

dipelopori oleh filsuf-filsuf seperti Charles Sanders Peirce, 

William James, dan John Dewey, mengambil inspirasi dari 

empirisme dalam menekankan pentingnya pengalaman dan 

hasil konkret dalam penilaian konsep-konsep filosofis. 

Dalam pandangan pragmatis, suatu ide atau teori dianggap 

benar jika memiliki dampak praktis yang positif dan dapat 

diterapkan dalam kehidupan nyata. Ini berarti bahwa nilai 

suatu gagasan diukur berdasarkan kemampuannya untuk 

menghasilkan hasil yang dapat diobservasi dan berguna, 

bukan semata-mata berdasarkan konsistensi logis atau 

abstraksi teoretis. Dengan demikian, pragmatisme 

menempatkan pengalaman empiris dan aplikasi praktis 

sebagai pusat dalam penilaian kebenaran dan makna. 

Positivisme – Sama halnya, empirisme juga 

membantu meletakkan fondasi bagi positivisme, yang 

berargumen bahwa pengetahuan ilmiah adalah satu-



 204 

satunya pengetahuan yang sah dan harus didasarkan pada 

fenomena fisik dan pengalaman mereka. Positivisme, yang 

dipelopori oleh Auguste Comte, menekankan bahwa semua 

pengetahuan yang valid harus dapat diverifikasi melalui 

observasi empiris dan metode ilmiah. Positivis menolak 

spekulasi metafisik dan teologis sebagai bentuk 

pengetahuan yang tidak dapat diverifikasi dan karenanya 

tidak sah. Dalam kerangka positivisme, hanya pengetahuan 

yang diperoleh melalui metode ilmiah yang dapat dianggap 

benar dan dapat diandalkan. Ini mencerminkan pengaruh 

kuat empirisme dalam menegaskan pentingnya 

pengalaman sensoris dan data empiris sebagai dasar dari 

semua pengetahuan ilmiah yang sah. 
 

Pengaruh dan Relevansi 
 

Dengan dasar empiris yang kuat, baik pragmatisme 

maupun positivisme telah membentuk banyak aspek dari 

pemikiran modern dalam ilmu pengetahuan, filsafat, dan 

praktik sosial. Pragmatisme telah memberikan kerangka 

untuk memahami kebenaran dalam konteks fungsional dan 

praktis, mendorong pendekatan yang lebih fleksibel dan 

dinamis dalam menyelesaikan masalah-masalah praktis. 

Positivisme, di sisi lain, telah mempengaruhi pendekatan 

ilmiah dengan menegaskan pentingnya observasi, 

eksperimen, dan verifikasi sebagai metode utama untuk 

memperoleh pengetahuan yang sah. Kedua aliran ini terus 

memainkan peran penting dalam memandu penelitian 

ilmiah dan penilaian filosofis, menunjukkan bagaimana 

prinsip-prinsip empirisme tetap relevan dan berpengaruh 

dalam dunia kontemporer. 

Empirisme, dengan penekanannya pada pengalaman 

sensoris sebagai sumber utama pengetahuan, telah 

mengubah cara kita mendekati dan memahami realitas. 

Tokoh-tokoh seperti John Locke, George Berkeley, dan 

David Hume tidak hanya membentuk cara kita berpikir 

tentang pengetahuan tetapi juga bagaimana kita 

melakukan penyelidikan ilmiah. Dengan mengadvokasi 

untuk pendekatan yang berbasis pengalaman, empirisme 



 205 

telah membuka jalan untuk kemajuan ilmiah dan filosofis 

yang memprioritaskan bukti, eksperimentasi, dan logika 

yang diperoleh dari dunia nyata. Filsafat ini tetap menjadi 

landasan penting dalam banyak aspek ilmiah dan filosofis 

kontemporer, menekankan pentingnya observasi dan 

pengalaman dalam menguji dan memverifikasi teori. 

Abad Modern, melalui Rasionalisme, Idealisme, dan 

Empirisme, telah mengeksplorasi dan menantang batas-

batas pengetahuan manusia dan realitas. Perdebatan 

antara tiga aliran ini—tentang sumber dan esensi 

pengetahuan serta realitas—telah memberikan kontribusi 

tidak hanya pada filsafat tapi juga pada pengembangan 

ilmu pengetahuan dan matematika, serta membentuk 

landasan bagi pemikiran politik dan etika modern. 

Memahami aliran-aliran ini membantu kita mengapresiasi 

kekayaan intelektual periode Modern dan pengaruhnya 

yang berlanjut hingga hari ini. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 206 

 

 

 
 

BAB XI 

FILSAFAT ABAD MODERN: 

ALIRAN PRAGMATISME, 

EKSISTENSIALISME, DAN 

POSITIVISME 

 

A. Pengantar 
 

Di antara berbagai aliran filsafat yang berkembang di 

Abad Modern, Pragmatisme, Eksistensialisme, dan 

Positivisme menonjol sebagai tiga arus pemikiran yang 

paling berpengaruh dan mendefinisikan. Masing-masing 

menawarkan perspektif yang unik dan revolusioner 

mengenai pengalaman manusia, cara kita memperoleh 

pengetahuan, dan pemahaman kita tentang realitas. Aliran-

aliran ini tidak hanya memberikan panduan tentang 

bagaimana kita sebaiknya berinteraksi dengan dunia tetapi 

juga memberikan kritik terhadap cara tradisional dalam 

memahami keberadaan dan realitas kita. 

 

B. Pragmatisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

a. Mengenal Pragmatisme 
 

Pragmatisme adalah aliran filsafat Amerika yang 

muncul pada akhir abad ke-19, yang menekankan bahwa 

kebenaran dari sebuah ide atau teori ditentukan oleh 

efektivitasnya dalam aplikasi praktis. Berbeda dengan 

aliran filsafat tradisional yang berfokus pada konsistensi 

logis atau koherensi internal, pragmatisme menilai nilai 

sebuah gagasan berdasarkan dampak dan hasil yang 



 207 

dihasilkannya dalam kehidupan nyata. Ini berarti bahwa 

sebuah teori dianggap benar jika dapat memberikan solusi 

praktis yang berhasil dan berguna dalam konteks tertentu. 

Para pendiri pragmatisme, seperti Charles Sanders 

Peirce, William James, dan John Dewey, menyatakan 

bahwa ide-ide harus diuji melalui eksperimen dan 

pengalaman untuk menentukan validitasnya. Mereka 

berargumen bahwa kebenaran tidak bersifat mutlak atau 

statis, melainkan dinamis dan berkembang seiring dengan 

perubahan situasi dan konteks. Peirce memperkenalkan 

prinsip pragmatis yang menekankan bahwa makna dari 

sebuah konsep terletak pada konsekuensi praktis yang 

dapat diverifikasi. William James mengembangkan 

pandangan ini dengan menekankan pentingnya 

pengalaman pribadi dan manfaat praktis dalam 

menentukan kebenaran. John Dewey, dengan 

pandangannya yang lebih sosial dan pendidikan, melihat 

pendidikan sebagai sarana untuk menguji dan menerapkan 

ide-ide dalam masyarakat, mendorong inovasi dan 

perubahan sosial yang positif. 

Pragmatisme telah mempengaruhi berbagai bidang, 

termasuk filsafat, pendidikan, hukum, dan politik, dengan 

mendorong pendekatan yang lebih fleksibel dan adaptif 

terhadap masalah-masalah praktis. Pendekatan pragmatis 

ini menekankan pentingnya tindakan dan hasil nyata 

daripada sekadar spekulasi teoretis, dan mendorong 

pencarian solusi yang dapat diterapkan dan diujicobakan 

dalam konteks nyata. Dalam dunia yang terus berubah dan 

penuh tantangan, pragmatisme menawarkan kerangka 

kerja yang relevan dan berguna untuk mengevaluasi dan 

mengimplementasikan ide-ide dan teori-teori yang dapat 

membawa perbaikan nyata dalam kehidupan manusia. 
 

b. Prinsip Utama Pragmatisme 
 

Eksperimen – Pragmatisme mengadvokasi 

pentingnya eksperimen sebagai metode utama untuk 

memahami dan mengevaluasi ide-ide serta teori-teori. 

Dalam pandangan pragmatis, sebuah konsep harus diuji 



 208 

dalam praktik untuk melihat bagaimana ia bekerja dan apa 

dampaknya dalam situasi nyata. Eksperimen 

memungkinkan fleksibilitas dan keterbukaan terhadap 

hasil, di mana gagasan-gagasan dapat diperbaiki, 

disesuaikan, atau ditinggalkan berdasarkan hasil yang 

diperoleh. Prinsip ini menekankan bahwa pengetahuan 

harus bersifat empiris dan dapat diuji, serta bahwa 

pengetahuan yang valid adalah pengetahuan yang telah 

terbukti bermanfaat dan efektif dalam aplikasi praktis. 

Pluralisme – Pragmatisme juga mengadvokasi 

pluralisme, yang mengakui bahwa ada berbagai cara untuk 

memahami dan memecahkan masalah, dan bahwa tidak 

ada satu cara yang tunggal dan absolut. Dalam perspektif 

pragmatis, kebenaran dan solusi mungkin berbeda-beda 

tergantung pada konteks dan kebutuhan spesifik. 

Pluralisme ini mendorong toleransi terhadap berbagai 

pandangan dan pendekatan, serta membuka ruang untuk 

inovasi dan kreativitas dalam mencari solusi yang paling 

cocok dan efektif. Pluralisme dalam pragmatisme juga 

berarti menghargai kontribusi berbagai disiplin ilmu dan 

perspektif dalam memahami realitas yang kompleks. 

Adaptasi melalui Perubahan Kontinu – Pragmatisme 

menekankan pentingnya adaptasi dan perubahan kontinu 

sebagai respons terhadap lingkungan yang selalu berubah. 

Alih-alih mencari kebenaran yang statis dan final, 

pragmatisme mengajarkan bahwa kita harus siap untuk 

menyesuaikan pandangan dan praktik kita berdasarkan 

pengalaman baru dan situasi yang berkembang. Prinsip ini 

menekankan fleksibilitas dan responsivitas terhadap 

tantangan baru, serta kemampuan untuk belajar dari 

kegagalan dan keberhasilan. Adaptasi melalui perubahan 

kontinu memungkinkan individu dan masyarakat untuk 

tetap relevan dan efektif dalam menghadapi perubahan 

sosial, teknologi, dan lingkungan. 

Dengan menekankan eksperimen, pluralisme, dan 

adaptasi melalui perubahan kontinu, pragmatisme 

menawarkan pendekatan yang dinamis dan praktis untuk 

memahami realitas dan mengatasi tantangan-tantangan 



 209 

praktis. Prinsip-prinsip ini mendorong keterbukaan 

terhadap pembelajaran terus-menerus dan pencarian solusi 

yang dapat diterapkan dalam kehidupan nyata, membuat 

pragmatisme relevan dalam konteks yang terus berubah 

dan berkembang. 
 

c. Karakteristik Pragmatisme 
 

Fokus pada Konsekuensi Praktis – Pragmatis percaya 

bahwa konsekuensi praktis dari sebuah ide adalah yang 

terpenting dalam menilai kebenarannya. Menurut 

pandangan ini, nilai dan kebenaran suatu gagasan atau 

teori tidak ditentukan oleh konsistensi logis atau prinsip-

prinsip abstrak semata, tetapi oleh hasil nyata yang 

dihasilkan ketika ide tersebut diterapkan. Pragmatisme 

menekankan bahwa gagasan harus diuji dalam konteks 

kehidupan sehari-hari dan dinilai berdasarkan manfaat 

praktis yang dihasilkannya. Jika sebuah ide menghasilkan 

hasil yang positif, memecahkan masalah, atau 

meningkatkan keadaan, maka ide tersebut dianggap benar 

dan berguna. Fokus pada konsekuensi praktis ini membuat 

pragmatisme sangat relevan dalam menghadapi tantangan 

dunia nyata, di mana hasil dan efek konkret menjadi 

ukuran utama keberhasilan. 

Adaptasi dan Perubahan – Pragmatisme menekankan 

pada pentingnya fleksibilitas dan kemampuan untuk 

beradaptasi dengan kondisi yang berubah sebagai kunci 

dalam memahami dan menjawab masalah realitas. Dunia 

dan situasi yang dihadapi manusia selalu berubah, dan 

gagasan atau solusi yang berhasil dalam satu konteks 

mungkin tidak lagi relevan dalam konteks yang berbeda. 

Oleh karena itu, pragmatisme mengajarkan bahwa individu 

dan masyarakat harus siap untuk menyesuaikan dan 

mengubah pendekatan mereka berdasarkan pengalaman 

baru dan perkembangan situasi. Kemampuan untuk 

beradaptasi ini dianggap sebagai aspek penting dalam 

mencapai hasil yang efektif dan mempertahankan relevansi 

dalam lingkungan yang dinamis. Pragmatisme mengajak 



 210 

kita untuk terus belajar, bereksperimen, dan merespons 

perubahan dengan cara yang kreatif dan inovatif. 

Dengan menekankan fokus pada konsekuensi praktis 

serta adaptasi dan perubahan, pragmatisme memberikan 

kerangka kerja yang fleksibel dan dinamis untuk 

memahami dan memecahkan masalah dalam dunia yang 

kompleks dan selalu berubah. Prinsip-prinsip ini 

mendorong sikap proaktif dalam mencari solusi yang efektif 

dan menekankan pentingnya responsivitas terhadap 

perubahan dan tantangan baru, menjadikan pragmatisme 

pendekatan yang sangat relevan dan aplikatif dalam 

berbagai konteks kehidupan. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Charles Sanders Peirce (1839-1914) 
 

Charles Sanders Peirce dikenal sebagai 'Bapak 

Pragmatisme' karena perannya yang sangat penting dalam 

mengembangkan dan memperkenalkan konsep ini. Peirce 

memperkenalkan pragmatisme sebagai metode untuk 

memperjelas ide dengan mengeksplorasi konsekuensi 

praktisnya. Dalam pandangannya, makna dari sebuah 

konsep atau ide harus ditentukan oleh efek-efek praktis 

yang dapat dihasilkan oleh konsep tersebut ketika 

diterapkan dalam situasi nyata. Metode ini, yang dikenal 

sebagai "prinsip pragmatis," mendorong untuk melihat ke 

depan, mengantisipasi hasil, dan memahami bahwa nilai 

sebuah gagasan terletak pada aplikabilitas dan dampaknya 

dalam kehidupan nyata. 

Peirce percaya bahwa pemikiran harus selalu 

diarahkan untuk menghasilkan tindakan yang nyata dan 

bermanfaat. Dia menegaskan bahwa teori dan konsep tidak 

memiliki nilai inheren jika tidak dapat diuji dan diterapkan 

untuk menghasilkan perubahan yang nyata. Dalam karya-

karyanya, Peirce menekankan pentingnya eksperimen dan 

penyelidikan ilmiah sebagai cara untuk menguji dan 

memvalidasi ide-ide. Dia juga memperkenalkan konsep 

"fallibilisme," yang mengakui bahwa semua pengetahuan 

manusia adalah sementara dan dapat direvisi berdasarkan 



 211 

bukti baru dan pengalaman. Pandangan ini mencerminkan 

keyakinan Peirce bahwa pengetahuan harus berkembang 

melalui proses yang dinamis dan terus menerus. 

Dengan metode pragmatisnya, Peirce membuka jalan 

bagi perkembangan lebih lanjut dari pragmatisme oleh 

filsuf-filsuf seperti William James dan John Dewey. Prinsip-

prinsip Peirce tentang konsekuensi praktis dan orientasi 

terhadap tindakan terus menjadi landasan penting dalam 

filsafat pragmatisme, mempengaruhi berbagai bidang dari 

epistemologi hingga etika. Penekanan Peirce pada aplikasi 

praktis dari ide-ide dan proses penyelidikan dan revisi yang 

terus menerus telah meninggalkan warisan yang abadi 

dalam cara kita mendekati dan memahami pengetahuan 

dan tindakan di dunia nyata. 
 

b. William James (1842-1910) 
 

William James memainkan peran penting dalam 

mempopulerkan pragmatisme dan mengembangkan lebih 

lanjut ide-ide yang diperkenalkan oleh Charles Sanders 

Peirce. James menekankan pada pengalaman individu dan 

praktikalitas dalam kehidupan sehari-hari. Ia 

mendefinisikan kebenaran sebagai apa yang "berfungsi" 

atau bekerja dalam konteks kehidupan nyata, sehingga 

memiliki efek praktis yang baik. Menurut James, sebuah 

ide atau teori dianggap benar jika membawa hasil positif 

dan bermanfaat ketika diterapkan. Ini berarti bahwa 

kebenaran tidak bersifat absolut atau statis, tetapi dinamis 

dan bergantung pada hasil praktis yang dihasilkan dalam 

pengalaman konkret. 

James juga menekankan pentingnya pengalaman 

subjektif dan peran individu dalam menentukan kebenaran. 

Dalam karyanya, "Pragmatism," ia menjelaskan bahwa 

nilai suatu gagasan harus diukur berdasarkan 

kemampuannya untuk memecahkan masalah dan 

memenuhi kebutuhan manusia dalam konteks tertentu. 

James berargumen bahwa ide-ide yang tidak memiliki 

aplikasi praktis atau tidak memberikan manfaat nyata 

tidak dapat dianggap benar atau berharga. Dengan 



 212 

demikian, pragmatisme James menekankan relevansi dan 

utilitas dalam menilai gagasan, dan mendorong fleksibilitas 

serta keterbukaan terhadap perubahan berdasarkan 

pengalaman baru. 

Dengan menekankan pada konsekuensi praktis dan 

pengalaman individu, William James memperluas 

pengaruh pragmatisme ke berbagai bidang, termasuk 

psikologi, pendidikan, dan filsafat agama. Pendekatannya 

yang pragmatis terhadap kebenaran mendorong 

pendekatan yang lebih praktis dan empiris dalam 

memecahkan masalah-masalah kehidupan sehari-hari, 

menjadikan pragmatisme sebagai aliran filsafat yang 

sangat relevan dan aplikatif. James's emphasis on practical 

outcomes and individual experience has had a lasting 

impact on how we understand and apply philosophical 

concepts in real-world situations. 
 

c. John Dewey (1859-1952) 
 

John Dewey mengaplikasikan pragmatisme dalam 

pendidikan dan filsafat sosial, mengadvokasi pendidikan 

yang berorientasi pada pengalaman dan pemikiran kritis, 

yang dia anggap esensial untuk pembelajaran dan aplikasi 

ilmu. Dewey percaya bahwa pendidikan harus lebih dari 

sekadar transfer pengetahuan teoretis; pendidikan harus 

melibatkan siswa dalam proses belajar yang aktif dan 

praktis. Dia menekankan pentingnya pengalaman langsung 

dalam pembelajaran, di mana siswa belajar melalui 

interaksi dengan lingkungan mereka dan melalui 

pemecahan masalah nyata. Dalam pandangan Dewey, 

pendidikan yang efektif adalah pendidikan yang 

menghubungkan teori dengan praktik, memungkinkan 

siswa untuk menguji ide-ide dan konsep dalam situasi 

nyata. 

Dewey juga menekankan pentingnya pemikiran kritis 

dalam pendidikan. Dia percaya bahwa siswa harus 

diajarkan untuk berpikir secara kritis dan reflektif, untuk 

mempertanyakan asumsi-asumsi dan mengembangkan 

pemahaman yang lebih dalam tentang masalah yang 



 213 

kompleks. Dalam karyanya "Democracy and Education," 
Dewey menguraikan visi pendidikan yang demokratis, di 

mana setiap individu memiliki kesempatan untuk 

berpartisipasi secara aktif dalam proses belajar dan 

pengambilan keputusan. Pendidikan, menurut Dewey, 

adalah alat untuk mempersiapkan individu untuk 

kehidupan yang produktif dan bertanggung jawab dalam 

masyarakat yang demokratis. 

Dengan pendekatan pragmatisnya, Dewey mengubah 

cara pandang terhadap pendidikan dan memberikan 

landasan bagi banyak reformasi pendidikan modern. 

Pendekatannya menekankan pentingnya relevansi dan 

aplikasi praktis dari pembelajaran, serta peran sentral 

siswa dalam proses pendidikan. Penekanan Dewey pada 

pembelajaran pengalaman dan pemikiran kritis memiliki 

dampak mendalam pada teori dan praktik pendidikan, 

mempengaruhi metode pengajaran dan kurikulum di 

seluruh dunia. Ide-idenya terus menginspirasi para 

pendidik untuk menciptakan lingkungan belajar yang 

dinamis, interaktif, dan responsif terhadap kebutuhan 

siswa dan masyarakat. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Pendidikan 
 

Metode Pendidikan Berbasis Pengalaman: Ide John 

Dewey tentang pendidikan berbasis pengalaman telah 

merevolusi dunia pendidikan, menekankan bahwa belajar 

melalui melakukan membantu siswa memahami materi 

secara lebih mendalam dan relevan. Dewey berpendapat 

bahwa pengalaman langsung memungkinkan siswa untuk 

menghubungkan teori dengan praktik, menjadikan 

pembelajaran lebih bermakna dan kontekstual. Dengan 

pendekatan ini, siswa tidak hanya menerima informasi 

secara pasif tetapi juga aktif terlibat dalam proses 

pembelajaran, melalui kegiatan praktis, eksperimen, dan 

proyek-proyek yang relevan dengan kehidupan mereka. 

Metode ini membantu siswa mengembangkan keterampilan 

kritis, pemecahan masalah, dan kemampuan berpikir 



 214 

kreatif, yang semuanya penting untuk kesuksesan dalam 

dunia nyata. 

Pendekatan berbasis pengalaman Dewey mendorong 

guru untuk menciptakan lingkungan belajar yang dinamis 

dan interaktif, di mana siswa dapat mengeksplorasi, 

bertanya, dan menemukan pengetahuan sendiri. 

Kurikulum yang fleksibel dan adaptif, yang dirancang 

untuk memenuhi kebutuhan dan minat siswa, menjadi 

landasan utama dalam metode ini. Selain itu, Dewey 

menekankan pentingnya kolaborasi dan kerja tim, 

mempersiapkan siswa untuk berpartisipasi dalam 

masyarakat yang demokratis dan pluralistik. Pendidikan, 

menurut Dewey, harus mempersiapkan siswa tidak hanya 

untuk dunia kerja tetapi juga untuk peran aktif sebagai 

warga negara yang terlibat dan bertanggung jawab. 

Pengaruh pragmatisme dalam pendidikan juga 

terlihat dalam perkembangan pendekatan pengajaran yang 

lebih inklusif dan siswa-sentris. Metode pengajaran yang 

menekankan pada pembelajaran aktif dan partisipatif, 

seperti pembelajaran berbasis proyek dan pembelajaran 

berbasis masalah, berasal dari prinsip-prinsip 

pragmatisme. Pendekatan ini mengakui bahwa setiap siswa 

belajar dengan cara yang berbeda dan membutuhkan 

kesempatan untuk mengembangkan potensi mereka secara 

maksimal. Dengan menempatkan pengalaman dan 

pemikiran kritis di pusat proses pendidikan, pragmatisme 

telah memberikan kontribusi besar terhadap pembaruan 

pedagogis dan peningkatan kualitas pendidikan di seluruh 

dunia. 
 

b. Hukum dan Etika 
 

Hukum Pragmatis – Pragmatisme juga 

mempengaruhi bidang hukum di Amerika, dengan teori 

hukum pragmatis yang menekankan bahwa keputusan 

hukum harus mencerminkan realitas sosial dan hasil yang 

praktis. Dalam pandangan ini, hukum tidak dianggap 

sebagai seperangkat aturan tetap yang tidak berubah, 

tetapi sebagai alat yang harus beradaptasi dengan kondisi 



 215 

dan kebutuhan masyarakat yang terus berkembang. Hakim 

dan pembuat undang-undang diharapkan untuk 

mempertimbangkan konsekuensi praktis dari keputusan 

mereka dan memastikan bahwa hukum berfungsi untuk 

kebaikan masyarakat secara keseluruhan. Teori hukum 

pragmatis menekankan fleksibilitas dan inovasi dalam 

interpretasi hukum, menghindari dogmatisme dan 

membuka jalan bagi reformasi yang responsif terhadap 

perubahan sosial. 

Etika Aplikatif – Dalam etika, pragmatisme menolak 

ide absolutisme moral dan menggantikannya dengan 

pendekatan yang lebih fleksibel dan adaptatif yang menilai 

tindakan berdasarkan hasil dan manfaat praktisnya. 

Pendekatan ini, sering disebut sebagai etika aplikatif, 

menekankan bahwa tindakan moral harus dinilai 

berdasarkan konsekuensi nyata yang dihasilkan dan 

manfaat praktis yang diberikan kepada individu dan 

masyarakat. Pragmatisme dalam etika mendorong 

pengambilan keputusan yang situasional dan kontekstual, 

yang mempertimbangkan kompleksitas dan variasi dari 

setiap situasi. Dengan demikian, etika pragmatisme 

menekankan pentingnya evaluasi berkelanjutan dan 

refleksi kritis dalam menilai tindakan dan kebijakan, serta 

menghindari penilaian moral yang kaku dan tidak fleksibel. 

Pragmatisme dalam hukum dan etika telah 

memberikan kontribusi penting dalam menciptakan sistem 

yang lebih responsif, adaptif, dan relevan dengan 

kebutuhan dan realitas masyarakat modern. Dengan 

menekankan hasil praktis dan konsekuensi nyata, 

pendekatan pragmatisme membantu memastikan bahwa 

hukum dan kebijakan etika tidak hanya teoritis tetapi juga 

aplikatif dan efektif dalam menghadapi tantangan dan 

masalah yang dihadapi manusia sehari-hari. 

Pragmatisme, dengan fokusnya pada konsekuensi 

praktis, aplikasi, dan adaptasi, telah membuat kontribusi 

yang signifikan tidak hanya dalam teori filsafat tetapi juga 

dalam praktik pendidikan, hukum, dan kebijakan publik. 

Filosofi ini telah membantu membentuk pendekatan yang 



 216 

lebih dinamis dan aplikatif terhadap masalah-masalah 

sosial, etika, dan hukum, memastikan bahwa teori dan 

praktek berjalan beriringan untuk menghasilkan hasil yang 

optimal dalam konteks nyata. Pragmatisme mengajarkan 

kita bahwa kebenaran tidak statis, tetapi merupakan hasil 

dari proses dan aplikasi yang terus-menerus, sebuah 

pemahaman yang sangat berharga dalam dunia yang selalu 

berubah. 

 

C. Eksistensialisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Eksistensialisme adalah aliran filsafat yang 

menekankan pada kebebasan individu, pilihan, dan 

pengalaman subjektif. Aliran ini berkembang di Eropa pada 

pertengahan abad ke-20 dan mengangkat isu-isu seperti 

kecemasan, absurditas, dan dilema moral yang dihadapi 

oleh individu. Eksistensialisme menyoroti pentingnya 

keberadaan manusia sebagai makhluk yang bebas dan 

bertanggung jawab atas pilihannya sendiri, yang sering kali 

dihadapkan pada situasi yang penuh dengan 

ketidakpastian dan tanpa makna yang jelas. 

Eksistensialisme menolak pandangan bahwa manusia 

dapat dipahami sepenuhnya melalui konsep-konsep abstrak 

atau sistem filosofis yang kaku. Sebaliknya, filsafat ini 

menekankan pengalaman langsung dan subjektif sebagai 

kunci untuk memahami keberadaan manusia. Setiap 

individu dianggap unik dan memiliki tanggung jawab untuk 

menciptakan makna hidupnya sendiri melalui tindakan dan 

keputusan yang diambil. Ini menciptakan tekanan dan 

kecemasan eksistensial karena kebebasan yang dimiliki 

juga berarti bahwa setiap individu bertanggung jawab atas 

konsekuensi dari pilihannya. 

Isu-isu seperti absurditas, yang menggambarkan 

ketidakcocokan antara pencarian makna manusia dan 

ketidakpedulian alam semesta, serta kecemasan dan 

kebebasan, adalah tema sentral dalam eksistensialisme. 

Filsuf eksistensialis seperti Jean-Paul Sartre, Albert 



 217 

Camus, dan Søren Kierkegaard mengeksplorasi bagaimana 

individu dapat menemukan makna dan tujuan dalam 

kehidupan yang sering kali tampak tidak berarti dan penuh 

dengan dilema moral. Mereka menekankan bahwa 

meskipun kehidupan mungkin tidak memiliki makna yang 

inheren, individu masih dapat menemukan atau 

menciptakan makna melalui pilihan dan tindakan yang 

autentik. 
 

a. Pengalaman Subjektif dan Pilihan  
 

Eksistensialisme menonjolkan pengalaman subjektif 

dan pilihan individu sebagai esensi dari kehidupan 

manusia. Aliran filsafat ini berpendapat bahwa setiap 

individu memiliki kebebasan penuh untuk menentukan 

jalannya sendiri, dan bahwa makna hidup harus ditemukan 

melalui pengalaman pribadi dan keputusan yang diambil. 

Eksistensialisme menolak gagasan bahwa kehidupan 

manusia dapat dipahami melalui prinsip-prinsip umum 

atau teori-teori abstrak; sebaliknya, fokusnya adalah pada 

keberadaan konkret individu, yang selalu unik dan tidak 

dapat direduksi ke dalam kategori-kategori universal. Filsuf 

eksistensialis seperti Jean-Paul Sartre menekankan bahwa 

"eksistensi mendahului esensi," artinya keberadaan kita 

sebagai individu datang sebelum dan membentuk makna 

atau esensi kita melalui pilihan dan tindakan kita. 
 

b. Menghadapi Absurditas  
 

Eksistensialisme menjelajahi bagaimana individu 

berinteraksi dengan dunia yang tampak acak dan tidak 

peduli, seringkali menyoroti rasa kecemasan dan 

kesendirian yang mendalam sebagai bagian dari kondisi 

manusia. Konsep absurditas, yang terkenal dibahas oleh 

Albert Camus, menggambarkan ketidakcocokan antara 

pencarian manusia akan makna dan ketidakpedulian alam 

semesta yang tampaknya tidak bermakna. Dalam 

menghadapi absurditas ini, individu sering kali merasa 

cemas, takut, dan terasing. Eksistensialisme mengajarkan 

bahwa meskipun dunia mungkin tidak memiliki makna 



 218 

yang inheren, manusia tetap memiliki kemampuan untuk 

menciptakan makna dan tujuan mereka sendiri melalui 

tindakan yang autentik dan reflektif. Kecemasan 

eksistensial, atau "angst," adalah perasaan yang muncul 

dari kesadaran akan kebebasan dan tanggung jawab penuh 

individu atas kehidupannya sendiri, serta kesadaran akan 

kemungkinan yang tak terbatas dan ketidakpastian masa 

depan. 

Eksistensialisme menekankan pentingnya keberanian 

untuk menghadapi absurditas dan kecemasan ini, dan 

mendorong individu untuk hidup secara autentik. Hidup 

secara autentik berarti menerima kebebasan dan tanggung 

jawab kita, serta bertindak sesuai dengan nilai-nilai dan 

keyakinan pribadi kita, meskipun menghadapi tekanan 

sosial atau norma konvensional. Filsuf seperti Søren 

Kierkegaard menekankan pentingnya lompatan iman—

keputusan untuk hidup dengan penuh komitmen terhadap 

keyakinan pribadi meskipun tidak ada jaminan objektif 

mengenai kebenarannya. Melalui perspektif ini, 

eksistensialisme menawarkan pandangan yang mendalam 

dan kompleks tentang kehidupan manusia, yang 

menekankan pentingnya pilihan, tanggung jawab, dan 

pencarian makna dalam menghadapi dunia yang sering kali 

tampak tidak bermakna. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Søren Kierkegaard (1813-1855) 
 

Søren Kierkegaard, sering dijuluki sebagai bapak 

eksistensialisme, memperkenalkan konsep kecemasan dan 

absurditas, serta mengkritik aspek-aspek institusional 

agama. Kierkegaard berpendapat bahwa kehidupan 

manusia penuh dengan kontradiksi dan ketidakpastian, 

yang sering kali menimbulkan rasa kecemasan eksistensial 

atau "angst." Kecemasan ini muncul dari kesadaran 

individu akan kebebasan dan tanggung jawab penuh yang 

dimilikinya untuk menentukan arah hidupnya sendiri. 

Kierkegaard juga mengkritik aspek-aspek formal dan kaku 

dari agama yang terorganisir, menekankan bahwa 



 219 

hubungan dengan Tuhan harus bersifat pribadi dan 

langsung, bukan melalui perantara institusi. 

Kierkegaard menekankan pentingnya pilihan pribadi 

dan komitmen spiritual sebagai dasar untuk menciptakan 

makna dalam hidup. Dia berargumen bahwa individu harus 

mengambil tanggung jawab penuh atas kehidupan mereka 

dan membuat pilihan-pilihan yang autentik, yang 

mencerminkan nilai-nilai dan keyakinan mereka sendiri. 

Kierkegaard memperkenalkan konsep "lompatan iman" 

(leap of faith), yang menggambarkan tindakan individu 

untuk membuat komitmen penuh terhadap keyakinan atau 

nilai tertentu, meskipun tidak ada bukti objektif yang 

mendukungnya. Dalam pandangan Kierkegaard, ini adalah 

cara untuk menghadapi absurditas dan ketidakpastian 

kehidupan, dengan menciptakan makna dan tujuan melalui 

komitmen pribadi yang mendalam. 

Kierkegaard juga mengajukan bahwa individu 

bertanggung jawab atas penciptaan nilai-nilai mereka 

sendiri. Dalam menghadapi dunia yang penuh dengan 

ambiguitas dan ketidakpastian, setiap individu harus 

menentukan sendiri apa yang mereka anggap penting dan 

berharga. Dengan mengambil sikap ini, Kierkegaard 

mengajak individu untuk hidup secara autentik dan berani, 

menerima kebebasan dan tanggung jawab mereka dengan 

penuh kesadaran. Melalui karya-karyanya seperti "Fear 

and Trembling" dan "The Concept of Anxiety," Kierkegaard 

memberikan kontribusi penting dalam mengembangkan 

pemikiran eksistensial yang menekankan pentingnya 

pilihan pribadi, komitmen, dan pencarian makna dalam 

kehidupan manusia. 
 

b. Friedrich Nietzsche (1844-1900) 
 

Friedrich Nietzsche mempengaruhi eksistensialisme 

melalui ide-ide tentang nihilisme dan kehendak untuk 

berkuasa. Nihilisme adalah pandangan bahwa kehidupan 

tidak memiliki makna, tujuan, atau nilai yang inheren. 

Nietzsche melihat bahwa dunia modern sedang mengalami 

krisis nilai, yang dia simpulkan dengan ungkapan terkenal 



 220 

"God is Dead" ("Tuhan telah mati"). Frasa ini 

menggambarkan penolakannya terhadap nilai-nilai 

tradisional yang dikaitkan dengan agama Kristen dan 

keyakinan bahwa agama tidak lagi menyediakan fondasi 

moral yang kuat bagi masyarakat. Dalam menghadapi 

nihilisme, Nietzsche memperkenalkan konsep "kehendak 

untuk berkuasa" (will to power), yang ia lihat sebagai 

dorongan fundamental manusia untuk mencapai kekuatan, 

kreativitas, dan ekspresi diri. Dia berargumen bahwa 

individu harus menegaskan kehendak mereka sendiri dan 

menciptakan nilai-nilai mereka sendiri dalam dunia yang 

tidak memiliki makna bawaan. 

Nietzsche mengkritik moralitas tradisional, yang 

menurutnya menghambat potensi individu untuk 

berkembang dan mencapai kebesaran. Dia menolak 

moralitas yang didasarkan pada nilai-nilai asketik dan rasa 

bersalah, yang dia anggap sebagai warisan dari agama 

Kristen. Nietzsche menekankan pentingnya menciptakan 

sistem nilai sendiri yang didasarkan pada kekuatan, 

vitalitas, dan kreativitas individu. Dia mendorong orang 

untuk melampaui moralitas "budak" yang didasarkan pada 

kepatuhan dan penyerahan, dan sebaliknya mengadopsi 

moralitas "tuan" yang menekankan kebebasan, keberanian, 

dan kehendak untuk berkuasa. Dengan demikian, 

Nietzsche berkontribusi pada konsep kebebasan dan pilihan 

eksistensialis, dengan mengajak individu untuk menjalani 

hidup mereka secara autentik dan menentukan nilai-nilai 

mereka sendiri. 

Ide-ide Nietzsche tentang nihilisme dan kehendak 

untuk berkuasa memberikan dasar penting bagi banyak 

pemikir eksistensialis yang datang setelahnya. Dia 

menekankan pentingnya keberanian untuk menghadapi 

ketiadaan makna dan untuk menciptakan makna sendiri 

melalui tindakan dan kreativitas individu. Nietzsche juga 

menyoroti dilema moral yang dihadapi oleh individu dalam 

dunia yang tidak lagi diatur oleh nilai-nilai religius 

tradisional, mendorong refleksi mendalam tentang 

bagaimana kita dapat menemukan atau menciptakan nilai-



 221 

nilai baru yang memberikan makna dan tujuan dalam 

hidup kita. Melalui karyanya seperti "Thus Spoke 
Zarathustra" dan "Beyond Good and Evil," Nietzsche 

memberikan wawasan yang mendalam dan provokatif 

tentang kondisi manusia dan tantangan eksistensial yang 

kita hadapi. 
 

c. Jean-Paul Sartre (1905-1980) 
 

Eksistensi Mendahului Esensi 
 

Jean-Paul Sartre terkenal dengan asersinya bahwa 

"eksistensi mendahului esensi," yang menekankan bahwa 

individu tidak dilahirkan dengan tujuan atau esensi yang 

ditentukan; sebaliknya, mereka harus menentukan esensi 

mereka sendiri melalui tindakan dan pilihan. Menurut 

Sartre, manusia pertama-tama ada, kemudian melalui 

pilihan dan tindakan mereka sendiri, mereka menciptakan 

identitas dan makna hidup mereka. Ini berarti bahwa tidak 

ada esensi atau sifat bawaan yang menentukan siapa kita 

atau apa tujuan hidup kita. Setiap individu bertanggung 

jawab untuk menciptakan dan mendefinisikan esensi 

mereka sendiri, yang memberi mereka kebebasan penuh 

tetapi juga tanggung jawab yang besar untuk memilih dan 

bertindak. 
 

Kemerdekaan dan Absurditas 
 

Sartre juga mengeksplorasi tema kebebasan absolut 

dan tanggung jawab eksistensial, sering melalui karya-

karya sastra dan dramatis yang menggambarkan dilema 

moral dan sosial kontemporer. Dalam pandangan Sartre, 

kebebasan adalah inti dari eksistensi manusia; kita selalu 

bebas untuk membuat pilihan, meskipun pilihan itu sering 

kali sulit dan membawa beban tanggung jawab yang besar. 

Kebebasan ini juga membawa kesadaran akan absurditas 

kehidupan, di mana kita harus menghadapi kenyataan 

bahwa dunia tidak memiliki makna inheren dan kita harus 

menciptakan makna kita sendiri. Sartre menggambarkan 

kondisi ini sebagai "keberadaan dalam dunia yang tidak 

masuk akal," di mana kita dihadapkan pada pilihan yang 



 222 

tak terelakkan dan harus menentukan arah hidup kita 

sendiri. 

Dalam karya-karyanya seperti "Being and 
Nothingness," Sartre mengeksplorasi konsep-konsep seperti 

"kebebasan," "keadaan terlempar" (facticity), dan 

"ketulusan" (bad faith). Dia berargumen bahwa banyak 

orang mencoba melarikan diri dari kebebasan mereka 

dengan berpura-pura bahwa mereka tidak memiliki pilihan, 

atau dengan menyalahkan keadaan luar. Namun, Sartre 

menekankan bahwa kita selalu memiliki pilihan, dan 

ketidakmauan untuk menerima tanggung jawab ini adalah 

bentuk ketidakjujuran terhadap diri sendiri. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Sastra dan Seni 
 

Naratif Intens dan Kompleks 
 

Eksistensialisme telah memberikan kontribusi yang 

besar pada sastra, seni, dan teater, mengeksplorasi tema-

tema seperti isolasi, kebebasan, dan pencarian makna 

kehidupan melalui narasi yang intens dan sering kali penuh 

konflik. Karya-karya eksistensialis sering kali menyoroti 

pergulatan batin individu dengan makna dan identitas, 

serta dilema moral yang dihadapi dalam kehidupan sehari-

hari. Contoh terkenal adalah drama-drama Jean-Paul 

Sartre seperti "No Exit" dan novel-novel Albert Camus 

seperti "The Stranger," yang menggambarkan karakter 

yang berjuang dengan absurditas dan kesepian dalam dunia 

yang tampaknya acak dan tidak berarti. Gaya naratif ini 

menggali lebih dalam ke dalam jiwa manusia, 

mengungkapkan kerumitan psikologis dan emosi yang 

mendasari tindakan dan keputusan mereka. 
 

Inspirasi bagi Seniman dan Penulis 
 

Tema-tema eksistensialis telah menginspirasi banyak 

penulis dan seniman untuk mengeksplorasi kondisi 

manusia dalam cara yang mendalam dan tidak 

konvensional, menawarkan wawasan baru dalam 



 223 

kompleksitas psikologis dan moralitas. Seniman seperti 

Samuel Beckett dengan karya terkenalnya "Waiting for 

Godot" mengeksplorasi absurditas eksistensial dan 

ketidakpastian kehidupan. Dalam seni visual, gerakan 

seperti ekspresionisme abstrak juga mencerminkan 

pengaruh eksistensialisme, dengan seniman seperti 

Jackson Pollock yang mengekspresikan kebebasan individu 

dan kecemasan eksistensial melalui karya-karyanya. 

Eksistensialisme mendorong seniman untuk 

mengeksplorasi dan mengekspresikan realitas subjektif 

mereka, menghadirkan karya-karya yang mendalam dan 

sering kali menantang norma-norma konvensional. 
 

b. Filsafat dan Etika 
 

Pemikiran Kontinental Modern 
 

Eksistensialisme mempengaruhi banyak pemikiran 

kontinental yang mendatang, termasuk pascamodernisme 

dan dekonstruksi, dengan memfokuskan pada struktur 

kekuasaan, identitas, dan dinamika sosial. Filsuf seperti 

Michel Foucault dan Jacques Derrida mengembangkan ide-

ide yang berakar pada eksistensialisme, mengeksplorasi 

bagaimana struktur sosial dan kekuasaan membentuk 

identitas dan pengalaman individu. Eksistensialisme 

membuka jalan bagi kritik terhadap narasi besar dan 

struktur otoritatif, menekankan pluralitas dan keragaman 

perspektif. Dengan demikian, eksistensialisme 

berkontribusi pada pengembangan pendekatan kritis dalam 

filsafat yang mempertanyakan asumsi dasar tentang 

identitas, kekuasaan, dan kebenaran. 
 

Pendidikan dan Psikologi 
 

Filsafat eksistensialisme juga berdampak pada 

pendekatan pendidikan dan psikologi, mengadvokasi 

pendekatan yang lebih berorientasi pada individu dan 

pengalaman mereka. Dalam pendidikan, pendekatan 

eksistensialis mendorong pembelajaran yang berpusat pada 

siswa, di mana pengalaman pribadi dan refleksi kritis 

menjadi pusat dari proses pendidikan. Ini termasuk 



 224 

pengembangan kurikulum yang lebih fleksibel dan adaptif, 

yang memungkinkan siswa untuk mengeksplorasi minat 

dan bakat mereka sendiri. Dalam psikologi, terapi 

eksistensial berfokus pada membantu individu menemukan 

makna dan tujuan hidup mereka, menghadapi kecemasan 

eksistensial, dan membuat pilihan yang autentik. Terapi ini 

menekankan pentingnya kesadaran diri dan tanggung 

jawab pribadi dalam pencarian kebahagiaan dan 

kesejahteraan. 

Secara keseluruhan, eksistensialisme telah 

memberikan dampak yang signifikan pada berbagai bidang 

budaya dan pemikiran, menawarkan cara-cara baru untuk 

memahami dan mengeksplorasi kondisi manusia. Dengan 

menekankan kebebasan, tanggung jawab, dan pencarian 

makna, eksistensialisme terus menginspirasi seniman, 

penulis, filsuf, pendidik, dan psikolog dalam upaya mereka 

untuk memahami dan memperkaya pengalaman manusia. 

Eksistensialisme, dengan penekanannya pada 

kebebasan, pilihan, dan pengalaman subjektif, telah 

membentuk cara kita memahami dan menavigasi realitas 

manusia dan dilema moral. Dengan tokoh-tokoh utama 

seperti Kierkegaard, Nietzsche, dan Sartre, 

eksistensialisme tidak hanya mengubah landskap filosofis 

tetapi juga memperkaya sastra, seni, dan teori sosial 

dengan pendekatan yang menantang dan provokatif 

terhadap masalah kehidupan dan keberadaan. 

Eksistensialisme mengajarkan bahwa di tengah absurditas 

dan ketidakpedulian dunia, kekuatan dan makna hidup 

berasal dari tindakan dan pilihan individu, sebuah pesan 

yang tetap resonan dan relevan hingga saat ini. 

 

D. Positivisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Positivisme adalah aliran filsafat yang pertama kali 

dikemukakan oleh Auguste Comte pada awal abad ke-19. 

Aliran ini menekankan bahwa satu-satunya pengetahuan 

otentik adalah pengetahuan yang dapat diperoleh melalui 



 225 

pengalaman sensoris dan ilmu positif—ilmu yang berbasis 

pada fakta dan hubungan yang dapat diverifikasi. 

Positivisme mengklaim bahwa pengetahuan sejati hanya 

dapat diperoleh melalui observasi empiris dan metode 

ilmiah yang sistematis. Menurut Comte, ilmu pengetahuan 

harus didasarkan pada data yang dapat diamati dan diukur, 

dan hipotesis harus diuji melalui eksperimen dan verifikasi 

empiris. Dengan demikian, positivisme menempatkan ilmu 

pengetahuan pada posisi sentral dalam upaya untuk 

memahami dan menjelaskan dunia. 

Positivisme mengadvokasi penggunaan metode ilmiah 

dan ilmu pengetahuan untuk mengatasi dan memecahkan 

masalah sosial, menolak spekulasi metafisik yang tidak 

dapat diuji atau diverifikasi secara empiris. Comte dan para 

pengikutnya berpendapat bahwa metafisika, dengan 

fokusnya pada spekulasi tentang esensi dan realitas yang 

berada di luar jangkauan pengalaman sensoris, tidak dapat 

memberikan pengetahuan yang valid dan berguna. Mereka 

menekankan bahwa hanya melalui pendekatan ilmiah yang 

berbasis pada observasi dan eksperimen, kita dapat 

mencapai pengetahuan yang dapat diandalkan dan objektif. 

Dengan demikian, positivisme menolak semua bentuk 

pengetahuan yang tidak didasarkan pada bukti empiris dan 

verifikasi ilmiah, termasuk spekulasi metafisik dan teologis. 

Positivisme mendorong penerapan prinsip-prinsip 

ilmiah tidak hanya dalam bidang ilmu alam, tetapi juga 

dalam ilmu sosial. Comte percaya bahwa ilmu sosial, yang 

ia sebut "fisika sosial," harus mengikuti metode yang sama 

seperti ilmu alam untuk memahami dan memecahkan 

masalah-masalah sosial. Positivisme berusaha untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih rasional dan teratur 

melalui penerapan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Pandangan ini telah mempengaruhi banyak aspek dari 

pemikiran modern, termasuk pengembangan sosiologi 

sebagai disiplin ilmiah, serta pendekatan empiris dalam 

bidang ekonomi, politik, dan psikologi. 

Secara keseluruhan, positivisme berusaha untuk 

mengubah cara kita memahami dunia dengan menekankan 



 226 

pentingnya observasi empiris, eksperimen, dan verifikasi 

ilmiah sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang sah. 

Dengan menolak metafisika dan spekulasi yang tidak dapat 

diuji, positivisme berkontribusi pada pengembangan 

pendekatan ilmiah yang lebih ketat dan sistematis dalam 

berbagai disiplin ilmu. 
 

Karakteristik Utama Positivisme 
 

Empirisme dan Ilmu Pengetahuan – Positivisme 

mendukung pendekatan empiris dalam semua bentuk 

pengetahuan dan menekankan pentingnya observasi serta 

eksperimen. Positivisme berpendapat bahwa pengetahuan 

sejati hanya dapat diperoleh melalui pengalaman sensoris 

yang dapat diamati dan diukur. Dalam pandangan positivis, 

metode ilmiah yang sistematis dan berbasis bukti adalah 

alat utama untuk mencapai pemahaman yang akurat 

tentang dunia. Observasi empiris, pengumpulan data, dan 

pengujian hipotesis melalui eksperimen dianggap sebagai 

proses yang esensial dalam pembangunan pengetahuan. 

Pendekatan ini menolak spekulasi dan penalaran deduktif 

yang tidak didukung oleh bukti empiris, mendorong 

penekanan pada fakta-fakta yang dapat diverifikasi dan 

diuji. 

Pemecahan Masalah Sosial – Positivisme juga 

menekankan penggunaan ilmu pengetahuan sebagai alat 

utama untuk memahami dan mengatasi isu-isu sosial, 

menyarankan bahwa pendekatan ilmiah dapat membawa 

perbaikan nyata dalam masyarakat. Auguste Comte, 

pendiri positivisme, percaya bahwa prinsip-prinsip ilmiah 

yang berhasil digunakan dalam ilmu alam juga dapat 

diterapkan dalam ilmu sosial untuk menganalisis dan 

memecahkan masalah-masalah sosial. Comte 

memperkenalkan konsep "fisika sosial," yang kemudian 

dikenal sebagai sosiologi, dengan tujuan menerapkan 

metode ilmiah untuk mempelajari perilaku manusia dan 

struktur sosial. Dengan menggunakan data empiris dan 

analisis ilmiah, positivisme bertujuan untuk 



 227 

mengidentifikasi penyebab masalah sosial dan 

mengembangkan solusi yang efektif dan berbasis bukti. 

Pendekatan positivis terhadap pemecahan masalah 

sosial mendorong pengembangan kebijakan dan program 

yang didasarkan pada penelitian ilmiah dan hasil yang 

terukur. Ini termasuk penggunaan statistik, survei, dan 

eksperimen sosial untuk memahami dinamika sosial dan 

mengevaluasi efektivitas intervensi sosial. Dengan 

mengandalkan bukti empiris, positivisme berusaha untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih rasional, efisien, dan 

adil. Pendekatan ini juga mengarah pada peningkatan 

penggunaan teknologi dan inovasi ilmiah dalam berbagai 

aspek kehidupan, dari kesehatan dan pendidikan hingga 

ekonomi dan pemerintahan. 

Secara keseluruhan, positivisme menekankan 

pentingnya pendekatan empiris dan ilmiah dalam 

pembangunan pengetahuan dan pemecahan masalah sosial. 

Dengan mengutamakan observasi, eksperimen, dan analisis 

berbasis data, positivisme berkontribusi pada 

pengembangan metode yang lebih objektif dan sistematis 

untuk memahami dan memperbaiki kondisi manusia dan 

masyarakat. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Auguste Comte (1798-1857) 
 

Auguste Comte adalah pendiri positivisme, aliran 

filsafat yang menekankan pentingnya metode ilmiah dan 

observasi empiris dalam pembentukan pengetahuan. Comte 

mengusulkan bahwa ilmu pengetahuan harus melalui tiga 

tahap perkembangan: teologis, metafisik, dan positif. Pada 

tahap teologis, manusia menjelaskan fenomena alam 

melalui entitas supernatural dan dewa-dewa. Tahap 

metafisik adalah transisi di mana fenomena dijelaskan 

melalui konsep abstrak dan filosofi. Tahap terakhir, yang 

paling superior menurut Comte, adalah tahap positif, di 

mana pengetahuan diperoleh melalui observasi empiris dan 

hubungan antara fenomena alam dijelaskan berdasarkan 

hukum-hukum ilmiah. Comte percaya bahwa ilmu positif 



 228 

adalah bentuk pengetahuan yang paling akurat dan dapat 

diandalkan, karena didasarkan pada fakta-fakta yang 

dapat diverifikasi. 

Comte juga terkenal dengan pembagian ilmu 

pengetahuan ke dalam berbagai kategori, yang semuanya 

harus berusaha mencapai keadaan 'positif' di mana mereka 

berbasis pada observasi dan eksperimen konkret. Dia 

mengembangkan hierarki ilmu pengetahuan, dimulai dari 

ilmu yang paling sederhana dan umum hingga yang paling 

kompleks dan khusus. Urutan hierarki ini adalah: 

matematika, astronomi, fisika, kimia, biologi, dan sosiologi. 

Menurut Comte, sosiologi adalah ilmu yang paling 

kompleks karena mempelajari masyarakat manusia dan 

hubungan sosial. Comte berpendapat bahwa setiap disiplin 

ilmu harus menggunakan metode ilmiah untuk mencapai 

pengetahuan positif, yang berdasarkan pada data empiris 

dan dapat diuji melalui eksperimen. 

Penekanan Comte pada perkembangan pengetahuan 

dan klasifikasi ilmu pengetahuan meletakkan dasar bagi 

studi sistematis tentang masyarakat dan perkembangan 

sosiologi modern. Ide-idenya mempengaruhi cara kita 

mendekati penyelidikan ilmiah dan penerapan prinsip-

prinsip ilmiah pada masalah sosial. Dengan mendukung 

pendekatan positivis, Comte berusaha menciptakan 

masyarakat yang lebih rasional dan teratur, di mana 

keputusan dan kebijakan didasarkan pada bukti empiris 

dan penalaran logis. Kontribusinya terus membentuk 

bidang sosiologi, filsafat ilmu, dan komunitas ilmiah secara 

lebih luas. 
 

b. John Stuart Mill (1806-1873) 
 

John Stuart Mill, seorang filsuf dan ekonom Inggris, 

mengambil beberapa ide Comte dan mengembangkannya 

lebih lanjut, terutama dalam konteks sosiologi. Mill 

berusaha mengaplikasikan metode ilmiah dalam analisis 

sosial dan politik, menekankan pada pentingnya logika dan 

empirisme dalam reformasi sosial. Dia percaya bahwa 

penerapan prinsip-prinsip ilmiah dan metode empiris dapat 



 229 

membantu memecahkan masalah-masalah sosial dan 

politik yang kompleks. Dalam karyanya, Mill sering 

menggunakan pendekatan analitis untuk mengeksplorasi 

isu-isu seperti kebebasan, demokrasi, dan keadilan sosial, 

serta menekankan bahwa penelitian empiris harus menjadi 

dasar bagi pengembangan kebijakan publik yang efektif dan 

adil. 

Mill juga terkenal dengan karya-karyanya di bidang 

etika dan politik, seperti "On Liberty" dan "Utilitarianism," 
yang mengadvokasi kebebasan individu dan kebijakan yang 

memaksimalkan kebahagiaan atau kegunaan umum. 

Dalam "On Liberty," Mill menekankan pentingnya 

kebebasan individu sebagai komponen fundamental dari 

masyarakat yang sehat dan berfungsi. Dia berargumen 

bahwa individu harus bebas untuk mengejar kepentingan 

mereka sendiri sejauh tidak merugikan orang lain, dan 

bahwa kebebasan berbicara dan berekspresi adalah kunci 

untuk perkembangan intelektual dan sosial. Dalam 

"Utilitarianism," Mill mengembangkan prinsip utilitarian 

yang awalnya dikemukakan oleh Jeremy Bentham, 

menyatakan bahwa tindakan yang benar adalah yang 

memaksimalkan kebahagiaan atau kesejahteraan terbesar 

bagi jumlah orang yang terbanyak. Prinsip ini menjadi 

dasar bagi pendekatan etis yang menilai tindakan 

berdasarkan konsekuensi mereka, mendorong kebijakan 

yang berfokus pada pencapaian manfaat terbesar bagi 

masyarakat. Mill juga mengakui pentingnya hak-hak 

individu dan perlindungan minoritas dalam konteks 

utilitarianisme, menekankan bahwa kesejahteraan umum 

tidak boleh dicapai dengan mengorbankan hak-hak dasar 

individu. 

Melalui pengembangan pemikiran Comte dan 

kontribusinya dalam etika dan politik, John Stuart Mill 

memainkan peran penting dalam memajukan filsafat 

positivisme dan memperluas penerapannya dalam analisis 

sosial dan kebijakan publik. Karya-karyanya terus 

mempengaruhi diskusi tentang kebebasan, demokrasi, dan 

keadilan sosial, serta menyediakan kerangka kerja yang 



 230 

kuat untuk memahami dan menangani tantangan-

tantangan moral dan politik dalam masyarakat modern. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Pengembangan Sosiologi 
 

Positivisme memainkan peran kunci dalam 

pembentukan sosiologi sebagai disiplin ilmu. Auguste 

Comte sering dianggap sebagai bapak sosiologi karena ia 

merupakan salah satu orang pertama yang menyatakan 

bahwa perilaku sosial manusia dapat dipelajari dengan 

metode yang sama seperti ilmu fisika. Comte mengusulkan 

bahwa studi tentang masyarakat harus mengikuti prinsip-

prinsip ilmiah yang ketat, menggunakan observasi, 

eksperimen, dan verifikasi empiris untuk mengumpulkan 

data tentang interaksi sosial dan struktur masyarakat. 

Pendekatan ini membantu sosiologi untuk berkembang 

menjadi disiplin yang lebih sistematis dan berbasis bukti, 

memisahkannya dari spekulasi filosofis dan teologis. 
 

b. Metode Ilmiah dalam Ilmu Sosial 
 

Positivisme mempromosikan penggunaan eksperimen 

dan verifikasi empiris dalam ilmu sosial, berargumen 

bahwa observasi dan data adalah dasar bagi pemahaman 

dan intervensi sosial yang efektif. Metode ini melibatkan 

pengumpulan data melalui survei, studi lapangan, dan 

eksperimen sosial untuk menguji hipotesis tentang perilaku 

manusia dan dinamika sosial. Dengan mengandalkan data 

empiris, ilmuwan sosial dapat mengidentifikasi pola dan 

hubungan yang mendasari fenomena sosial, memungkinkan 

mereka untuk membuat prediksi yang lebih akurat dan 

mengembangkan kebijakan yang lebih efektif. Pendekatan 

ini telah membantu memperkuat kredibilitas ilmu sosial 

sebagai disiplin ilmiah yang dapat memberikan wawasan 

berharga tentang masyarakat dan cara terbaik untuk 

meningkatkan kesejahteraan sosial. 
 

 

 

 

 



 231 

c. Pengaruh pada Pendidikan dan Hukum 
 

Pendidikan Berbasis Empiris - Positivisme telah 

mempengaruhi sistem pendidikan, mendorong pengajaran 

dan penelitian yang berbasis bukti dan empiris. Dalam 

pendidikan, pendekatan ini menekankan pentingnya 

metode ilmiah dalam mengajar dan belajar, serta 

penggunaan data untuk mengevaluasi efektivitas 

pengajaran dan kurikulum. Pengajaran berbasis empiris 

melibatkan penggunaan penilaian yang objektif dan 

terukur untuk memantau kemajuan siswa dan 

menyesuaikan strategi pengajaran sesuai dengan 

kebutuhan individu. Selain itu, penelitian pendidikan yang 

didasarkan pada data empiris membantu dalam 

mengidentifikasi praktik terbaik dan mengembangkan 

program pendidikan yang lebih efektif dan efisien. 

Reformasi Hukum – Dalam hukum, positivisme telah 

mendorong perkembangan hukum positif—hukum yang 

berbasis pada aturan tertulis dan fakta, bukan dari hak-hak 

'alam' atau deduksi teologis. Hukum positif menekankan 

bahwa hukum harus dibuat berdasarkan proses legislatif 

yang jelas dan transparan, dan bahwa penerapan hukum 

harus didasarkan pada interpretasi yang objektif dan 

konsisten dari teks hukum. Pendekatan ini bertujuan untuk 

menciptakan sistem hukum yang lebih adil dan dapat 

diprediksi, di mana keputusan hukum didasarkan pada 

aturan yang telah ditetapkan dan dapat diverifikasi. 

Dengan mengedepankan aturan tertulis dan fakta empiris, 

hukum positif berusaha menghindari ketidakpastian dan 

subjektivitas yang sering dikaitkan dengan interpretasi 

hukum yang berbasis pada moralitas atau teologi. 

Secara keseluruhan, positivisme telah memberikan 

dampak yang signifikan pada berbagai aspek ilmu 

pengetahuan dan masyarakat. Dengan menekankan 

pentingnya metode ilmiah dan verifikasi empiris, 

positivisme telah membantu membangun disiplin ilmu 

sosial yang lebih kuat dan kredibel, serta mendorong 

pendekatan yang lebih rasional dan berbasis bukti dalam 



 232 

pendidikan dan hukum. Prinsip-prinsip positivisme terus 

mempengaruhi cara kita memahami dan mengelola 

masalah sosial, hukum, dan pendidikan, membantu 

menciptakan masyarakat yang lebih terinformasi dan 

teratur. 

Positivisme, dengan fokusnya pada ilmu pengetahuan 

dan metode ilmiah sebagai cara untuk memahami dan 

memperbaiki masyarakat, telah memberikan kontribusi 

signifikan terhadap pengembangan ilmu sosial dan 

pendekatan empiris terhadap masalah-masalah sosial. 

Dengan menekankan pentingnya data dan pengalaman 

sensoris dalam memverifikasi klaim, positivisme telah 

membantu membentuk cara pandang yang logis dan praktis 

terhadap dunia, menempatkan ilmu pengetahuan dan 

logika di pusat pengetahuan dan kebijakan masyarakat. 
 

Pragmatisme, Eksistensialisme, dan Positivisme 

merupakan aliran utama dalam filsafat modern yang 

menawarkan pendekatan yang berbeda terhadap 

pertanyaan tentang pengetahuan, realitas, dan eksistensi 

manusia. Pragmatisme menekankan praktikalitas dan 

adaptasi, Eksistensialisme mengeksplorasi kebebasan 

individu dan makna kehidupan, sementara Positivisme 

mengutamakan ilmu pengetahuan empiris sebagai alat 

untuk pemahaman dan perbaikan masyarakat. Ketiga 

aliran ini bersama-sama mencerminkan keanekaragaman 

dan kompleksitas pemikiran filosofis abad ke-20 dan tetap 

relevan untuk memahami banyak aspek dunia 

kontemporer.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 



 233 

 
 

BAB XII 

FILSAFAT ABAD MODERN: 

MATERIALISME, MARXISME, 

DAN ANTI-THEISME ATAU 

ATEISME 
 

A. Evolusi Aliran Filsafat Modern: Tantangan terhadap 

Tradisi 
 

Dalam evolusi filsafat modern, Materialisme, 

Marxisme, dan Anti-Theisme merupakan tiga aliran 

pemikiran yang signifikan yang telah menantang dan 

seringkali menggulingkan ide-ide tradisional mengenai 

spiritualitas, ekonomi, dan struktur sosial. Masing-masing 

aliran ini tidak hanya membawa perspektif yang radikal 

dan sering kontroversial tetapi juga telah menjadi pusat 

banyak diskusi intelektual dan konflik ideologis, 

mempengaruhi perubahan besar dalam politik, ekonomi, 

dan pandangan sosial di masa modern. 

 

B. Materialisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Materialisme adalah aliran filsafat yang menekankan 

bahwa realitas material atau fisik adalah substansi 

fundamental dari alam semesta. Menurut pandangan ini, 

segala sesuatu yang ada, termasuk fenomena psikologis, 

kesadaran, dan kondisi sosial, semuanya memiliki basis 

material. Materialisme menyatakan bahwa semua kejadian 

dan proses di alam semesta dapat dijelaskan melalui 

interaksi materi dan energi, tanpa memerlukan referensi 



 234 

kepada entitas atau prinsip non-material seperti roh atau 

kekuatan supernatural. 

Materialisme menganggap bahwa materi adalah satu-

satunya substansi yang benar-benar ada, dan semua 

fenomena, termasuk pikiran dan perasaan manusia, adalah 

hasil dari interaksi dan organisasi materi. Dalam konteks 

ini, kesadaran manusia dilihat sebagai produk dari 

aktivitas otak, yang terdiri dari bahan fisik. Dengan kata 

lain, pikiran, emosi, dan kesadaran dianggap sebagai 

manifestasi dari proses fisik yang terjadi dalam sistem 

saraf. 

Materialisme juga berpendapat bahwa kondisi sosial 

dan fenomena budaya dapat dijelaskan melalui faktor-

faktor material. Misalnya, perubahan sosial dan 

perkembangan sejarah sering kali dilihat sebagai hasil dari 

perubahan dalam kondisi ekonomi dan teknologi. 

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami 

struktur material dan kekuatan ekonomi sebagai dasar 

untuk memahami perubahan sosial dan dinamika 

kekuasaan. 

Secara keseluruhan, materialisme menawarkan 

pandangan yang menyeluruh tentang alam semesta, yang 

berusaha menjelaskan semua fenomena melalui prinsip-

prinsip fisik dan materi. Pandangan ini menekankan 

pentingnya bukti empiris dan metode ilmiah dalam 

memahami realitas, dan menolak penjelasan-penjelasan 

yang mengandalkan entitas non-material atau prinsip 

metafisik. Materialisme terus menjadi landasan penting 

dalam filsafat ilmu, serta dalam berbagai disiplin ilmu 

lainnya, termasuk fisika, biologi, dan sosiologi. 

Penjelasan Fenomena melalui Fisika – Materialis 

berpendapat bahwa fenomena seperti pikiran, emosi, dan 

interaksi sosial dapat dijelaskan sepenuhnya melalui 

hukum fisik, seperti gerakan dan interaksi benda fisik. 

Menurut pandangan materialis, semua aspek dari 

realitas—termasuk aspek psikologis dan sosial—

merupakan hasil dari proses fisik yang dapat diukur dan 

dijelaskan melalui prinsip-prinsip ilmiah. Misalnya, pikiran 



 235 

dan emosi dianggap sebagai hasil dari aktivitas 

elektrokimia dalam otak, yang dapat dipelajari dan 

dipahami melalui ilmu saraf. Interaksi sosial dan perilaku 

manusia juga dilihat sebagai produk dari kondisi material 

dan biologis yang mendasarinya, seperti struktur otak dan 

lingkungan fisik. 

Penolakan terhadap Dualisme – Materialisme sering 

menolak dualisme yang memisahkan antara minda dan 

benda, menggantikannya dengan pandangan bahwa 

segalanya adalah fisik dan interkonektif. Dualisme, seperti 

yang diajukan oleh René Descartes, mengklaim bahwa 

pikiran dan tubuh adalah dua substansi yang berbeda dan 

terpisah. Namun, materialisme menolak pandangan ini dan 

berargumen bahwa hanya ada satu substansi yang benar-

benar ada—materi. Menurut materialisme, pikiran, 

kesadaran, dan pengalaman subjektif semuanya 

merupakan manifestasi dari proses fisik dalam otak dan 

tubuh. Pandangan ini menekankan bahwa tidak ada entitas 

atau kekuatan non-fisik yang terlibat dalam fenomena 

mental atau sosial; semuanya dapat dijelaskan melalui 

interaksi dan hubungan antara benda fisik. 

Materialisme juga menganggap bahwa penjelasan 

ilmiah harus didasarkan pada prinsip-prinsip fisik yang 

dapat diuji dan diverifikasi. Oleh karena itu, materialisme 

mendukung pendekatan empiris dan ilmiah dalam 

mempelajari alam semesta, menolak spekulasi metafisik 

yang tidak dapat diuji. Dalam konteks ini, materialisme 

mendorong penggunaan metode ilmiah untuk 

mengeksplorasi dan memahami realitas, menekankan 

pentingnya bukti empiris dan verifikasi eksperimen dalam 

pengembangan pengetahuan. 

Secara keseluruhan, materialisme menawarkan 

kerangka kerja yang konsisten dan ilmiah untuk 

memahami dunia, yang berusaha menjelaskan semua 

fenomena melalui prinsip-prinsip fisik dan material. 

Dengan menolak dualisme dan menekankan pentingnya 

penjelasan ilmiah yang berbasis pada materi, materialisme 

terus menjadi dasar penting dalam berbagai bidang ilmu 



 236 

pengetahuan, termasuk fisika, biologi, dan sosiologi, serta 

dalam filsafat ilmu. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Thomas Hobbes (1588-1679) 
 

Thomas Hobbes, dalam karyanya "Leviathan," 
menguraikan pandangan bahwa semua fenomena, 

termasuk pikiran dan emosi manusia, dapat dijelaskan 

melalui gerakan dan interaksi benda fisik. Hobbes adalah 

seorang filsuf materialis yang meyakini bahwa realitas 

terdiri dari materi yang bergerak. Dia berpendapat bahwa 

semua aktivitas mental, seperti berpikir, merasakan, dan 

berkeinginan, adalah hasil dari gerakan mekanis di dalam 

otak. Menurut Hobbes, tidak ada perbedaan fundamental 

antara proses mental dan proses fisik; keduanya dapat 

dijelaskan dengan prinsip-prinsip yang sama. 

Hobbes menggunakan pandangan materialisnya 

sebagai dasar untuk teorinya tentang masyarakat dan 

pemerintahan. Dia berpendapat bahwa, dalam keadaan 

alamiah, manusia hidup dalam kondisi "perang semua 

melawan semua" (bellum omnium contra omnes), di mana 

tidak ada hukum atau otoritas yang mengatur perilaku 

manusia. Dalam kondisi ini, hidup manusia akan sangat 

sulit dan tidak aman. Oleh karena itu, Hobbes menekankan 

perlunya struktur sosial yang kuat untuk mengatur 

perilaku manusia dan mencegah kekacauan. Dia 

berargumen bahwa manusia harus menyerahkan sebagian 

kebebasan mereka kepada otoritas yang berdaulat 

(Leviathan) yang memiliki kekuasaan mutlak untuk 

menciptakan dan menegakkan hukum. 

Hobbes percaya bahwa pemerintahan yang kuat dan 

terpusat adalah esensial untuk menjaga perdamaian dan 

ketertiban dalam masyarakat. Dia melihat kekuasaan 

politik sebagai alat untuk mengendalikan dorongan-

dorongan manusia yang bersifat egois dan destruktif, dan 

untuk memastikan stabilitas sosial. Teorinya menekankan 

pentingnya kontrak sosial, di mana individu-individu setuju 



 237 

untuk mematuhi otoritas yang berdaulat demi keamanan 

dan kesejahteraan kolektif. 

Karya Hobbes, "Leviathan," memberikan landasan 

penting bagi pemikiran politik modern, terutama dalam hal 

konsep-konsep tentang kekuasaan, otoritas, dan kontrak 

sosial. Dengan pandangan materialisnya, Hobbes 

menghubungkan fenomena mental dan sosial dengan 

prinsip-prinsip fisik, memberikan penjelasan yang 

menyeluruh dan rasional tentang asal-usul dan fungsi 

pemerintahan. Pandangannya tentang perlunya otoritas 

yang kuat dan terpusat terus mempengaruhi diskusi 

tentang teori politik dan pemerintahan hingga saat ini. 
 

b. Karl Marx (1818-1883) 
 

Perspektif Materialis 
 

Meskipun Karl Marx lebih sering dikaitkan dengan 

Marxisme, dia mengadopsi perspektif materialis dalam 

analisisnya tentang sejarah dan ekonomi. Marx 

mengembangkan teori materialisme historis, yang 

menyatakan bahwa struktur ekonomi masyarakat 

menentukan hampir semua aspek kehidupan sosial dan 

budaya. Dalam pandangan Marx, basis ekonomi atau 

"infrastruktur" masyarakat—terdiri dari hubungan 

produksi dan mode produksi—merupakan fondasi yang 

mempengaruhi "superstruktur" sosial, termasuk institusi 

politik, hukum, dan ideologi. 
 

Teori Materialisme Historis 
 

Materialisme historis adalah kerangka teoretis yang 

digunakan Marx untuk menganalisis perkembangan 

sejarah dan dinamika sosial. Menurut Marx, perubahan 

dalam cara produksi dan hubungan produksi memainkan 

peran sentral dalam evolusi masyarakat. Dia berpendapat 

bahwa konflik antara kelas-kelas sosial, terutama antara 

kelas yang menguasai alat produksi (borjuis) dan kelas 

pekerja (proletariat), mendorong perubahan sosial dan 

revolusi. Marx melihat sejarah sebagai rangkaian 



 238 

perjuangan kelas yang dihasilkan dari ketegangan antara 

kepentingan ekonomi yang berbeda. 

Marx percaya bahwa pemahaman tentang sejarah dan 

masyarakat harus didasarkan pada analisis materialis 

tentang kondisi ekonomi dan hubungan produksi. Dia 

menekankan bahwa ide-ide dan nilai-nilai budaya tidak 

dapat dipisahkan dari konteks material di mana mereka 

muncul. Dalam karyanya yang terkenal, "The Communist 

Manifesto," yang ditulis bersama Friedrich Engels, Marx 

menyatakan bahwa sejarah semua masyarakat sebelumnya 

adalah sejarah perjuangan kelas. Dia mengusulkan bahwa 

perubahan revolusioner dalam struktur ekonomi akan 

menghasilkan transformasi sosial yang mendalam, 

mengarah pada penghapusan kapitalisme dan 

pembentukan masyarakat tanpa kelas. 
 

Pengaruh Materialisme dalam Teori Marx 
 

Materialisme Marx mempengaruhi cara dia melihat 

fenomena sosial dan budaya sebagai produk dari kondisi 

material dan kekuatan ekonomi. Dalam analisisnya tentang 

kapitalisme, Marx menunjukkan bagaimana eksploitasi 

tenaga kerja oleh pemilik modal menciptakan ketidakadilan 

dan ketegangan sosial. Dia mengkritik ideologi yang 

mendominasi, seperti agama dan hukum, sebagai alat yang 

digunakan oleh kelas berkuasa untuk mempertahankan 

kontrol mereka atas kelas pekerja. 

Melalui materialisme historis, Marx memberikan 

kontribusi signifikan pada pemahaman tentang hubungan 

antara ekonomi dan struktur sosial. Pendekatannya 

menekankan pentingnya analisis materialis dalam studi 

sejarah dan masyarakat, dan terus mempengaruhi berbagai 

disiplin ilmu sosial, termasuk sosiologi, ekonomi politik, dan 

teori kritis. Ide-idenya tentang perjuangan kelas, 

eksploitasi, dan transformasi sosial tetap relevan dalam 

diskusi tentang ketidakadilan ekonomi dan perubahan 

sosial hingga hari ini. 
 

 

 

 



 239 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

a. Ilmu Pengetahuan dan Psikologi 
 

Materialisme mempengaruhi ilmu pengetahuan dan 

psikologi dengan mendorong pendekatan yang lebih empiris 

dan ilmiah terhadap pengertian manusia dan alam semesta. 

Ini membantu memajukan metode ilmiah sebagai cara 

untuk menjelaskan fenomena alam dan manusia. Dengan 

menekankan bahwa semua fenomena, termasuk pikiran 

dan emosi, memiliki basis material yang dapat diukur dan 

dianalisis, materialisme mendorong para ilmuwan untuk 

menggunakan eksperimen, observasi, dan pengumpulan 

data sebagai alat utama dalam penelitian. Pendekatan 

empiris ini telah menjadi landasan bagi perkembangan 

berbagai disiplin ilmu, termasuk fisika, biologi, dan 

psikologi, memungkinkan penemuan dan pemahaman yang 

lebih mendalam tentang dunia fisik dan mental. 
 

b. Perubahan Paradigma dalam Berbagai Disiplin 
 

Ilmu Sosial 
 

Dalam ilmu sosial, materialisme historis Marx 

membantu membangun dasar untuk analisis kelas sosial 

dan struktur ekonomi, mengubah cara pandang terhadap 

sejarah dan perkembangan masyarakat. Marx berpendapat 

bahwa hubungan produksi dan kondisi material mendasari 

dan membentuk struktur sosial dan politik. Dengan 

mengadopsi pendekatan ini, para ilmuwan sosial dapat 

mengeksplorasi bagaimana dinamika ekonomi 

mempengaruhi hubungan kekuasaan, ideologi, dan 

perubahan sosial. Materialisme historis memberikan alat 

analisis yang kuat untuk memahami konflik kelas, 

ketidakadilan sosial, dan proses transformasi sosial. Ini 

juga membantu dalam menganalisis bagaimana 

kapitalisme dan mode produksi lainnya mempengaruhi 

perkembangan masyarakat dari waktu ke waktu. 
 

 

 

 

 



 240 

Psikologi 
 

Dalam psikologi, pandangan materialis tentang 

kesadaran dan pikiran sebagai fenomena yang sepenuhnya 

material telah memicu debat dan penelitian mengenai sifat 

kesadaran, memajukan teori-teori neurosains modern. 

Materialisme dalam psikologi berpendapat bahwa semua 

aktivitas mental, termasuk kesadaran, persepsi, dan emosi, 

dapat dijelaskan melalui aktivitas otak dan sistem saraf. 

Pendekatan ini telah mendorong penelitian neurosains 

untuk mempelajari bagaimana struktur dan fungsi otak 

terkait dengan berbagai aspek pengalaman mental dan 

perilaku manusia. Penemuan dalam neurosains telah 

membantu menjelaskan mekanisme biologis di balik kondisi 

mental dan penyakit, serta mengembangkan perawatan 

medis dan terapi yang lebih efektif. 
 

Secara keseluruhan, materialisme telah memberikan 

dampak signifikan dalam cara kita memahami dan 

mempelajari fenomena alam dan manusia. Dengan 

menekankan pentingnya pendekatan empiris dan ilmiah, 

materialisme telah mendorong perkembangan metode 

penelitian yang lebih ketat dan berbasis bukti. Ini telah 

memungkinkan kemajuan yang signifikan dalam berbagai 

bidang ilmu pengetahuan, termasuk ilmu sosial dan 

psikologi, serta membantu kita memahami kompleksitas 

dunia fisik dan mental dengan cara yang lebih terukur dan 

sistematis. Materialisme terus menjadi landasan penting 

dalam penelitian ilmiah dan teori-teori modern, membuka 

jalan bagi penemuan dan inovasi baru yang meningkatkan 

pemahaman kita tentang alam semesta dan diri kita 

sendiri. 

Materialisme, dengan fokusnya pada realitas material 

sebagai dasar dari semua fenomena, telah menantang 

banyak prinsip filsafat tradisional dan memberikan dasar 

yang kuat untuk pendekatan ilmiah dalam memahami alam 

semesta. Dengan tokoh-tokoh seperti Thomas Hobbes dan 

Karl Marx yang mempromosikan ide-ide materialis, aliran 

ini telah membentuk banyak aspek dari pemikiran modern, 



 241 

termasuk ekonomi, politik, dan ilmu pengetahuan. 

Materialisme mengusulkan sebuah dunia di mana segala 

sesuatu dijelaskan melalui interaksi fisik, memberikan 

dasar untuk eksplorasi ilmiah yang lebih luas dan lebih 

mendalam tentang realitas kita. 

 

C. Marxisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Marxisme adalah aliran pemikiran yang didasarkan 

pada ide-ide Karl Marx dan Friedrich Engels, yang 

mengkritik struktur kapitalisme dan menganjurkan 

revolusi proletar untuk mencapai sosialisme, yang 

merupakan tahap transisi menuju komunisme. Marxisme 

berfokus pada analisis ekonomi dan sosial, serta dinamika 

kekuasaan yang mempengaruhi perkembangan sejarah dan 

masyarakat. 

Dalam sistem komunis yang ideal, menurut 

Marxisme, tidak ada kelas sosial yang membedakan 

masyarakat, dan kekayaan serta sumber daya diproduksi 

dan didistribusikan secara egaliter. Marx dan Engels 

berargumen bahwa dalam masyarakat kapitalis, kelas 

borjuis (pemilik alat produksi) mengeksploitasi kelas 

proletar (pekerja), menciptakan ketidakadilan dan 

ketegangan sosial. Mereka percaya bahwa hanya melalui 

revolusi proletar, di mana kelas pekerja bangkit melawan 

kelas borjuis, ketidakadilan ini dapat diatasi dan 

masyarakat yang adil dan setara dapat diwujudkan. 
 

Kritik terhadap Kapitalisme 
 

Marxisme mengkritik kapitalisme sebagai sistem 

yang secara inheren eksploitatif dan tidak adil. Menurut 

Marx dan Engels, kapitalisme menciptakan 

ketidaksetaraan ekonomi yang ekstrem, di mana kekayaan 

terkonsentrasi di tangan segelintir orang sementara 

mayoritas populasi tetap miskin. Mereka berpendapat 

bahwa kapitalisme memperkuat kekuasaan dan dominasi 

kelas borjuis, yang menggunakan alat produksi untuk 



 242 

mengendalikan dan mengeksploitasi tenaga kerja proletar. 

Marx dan Engels juga mengkritik kapitalisme karena 

memicu krisis ekonomi yang berulang, yang merugikan 

kelas pekerja dan masyarakat secara keseluruhan. 
 

Revolusi Proletar 
 

Marxisme menganjurkan revolusi proletar sebagai 

cara untuk mengakhiri eksploitasi dan ketidakadilan yang 

disebabkan oleh kapitalisme. Marx dan Engels percaya 

bahwa kelas pekerja harus bersatu dan bangkit melawan 

kelas borjuis untuk merebut kekuasaan dan mengendalikan 

alat produksi. Revolusi proletar ini akan menghasilkan 

pembentukan negara sosialis, di mana alat produksi 

dimiliki dan dikendalikan oleh negara atas nama rakyat. 

Tujuan akhir dari revolusi ini adalah untuk menghapuskan 

kelas sosial dan menciptakan masyarakat komunis yang 

egaliter, di mana kekayaan dan sumber daya 

didistribusikan secara adil dan setiap individu memiliki 

akses yang sama terhadap kebutuhan dasar. 
 

Tahap Transisi menuju Komunisme 
 

Menurut Marxisme, sosialisme adalah tahap transisi 

menuju komunisme. Dalam tahap sosialisme, negara 

memiliki peran penting dalam mengatur produksi dan 

distribusi kekayaan untuk memastikan kesejahteraan 

sosial dan keadilan ekonomi. Negara juga bertindak untuk 

menghapuskan sisa-sisa struktur kelas dari masyarakat 

kapitalis. Seiring berjalannya waktu, negara sosialis akan 

berkembang menjadi masyarakat komunis, di mana tidak 

ada lagi kelas sosial, negara, atau alat pemaksa lainnya. 

Dalam masyarakat komunis, produksi dan distribusi 

kekayaan dilakukan secara kolektif dan egaliter, 

berdasarkan prinsip "dari masing-masing menurut 

kemampuannya, untuk masing-masing menurut 

kebutuhannya." 
 

Marxisme telah mempengaruhi berbagai disiplin ilmu 

sosial, termasuk sosiologi, ekonomi, dan ilmu politik. 

Analisis kelas dan teori materialisme historis Marx 



 243 

memberikan kerangka teoretis untuk memahami dinamika 

sosial dan ekonomi, serta perubahan sejarah. Pendekatan 

ini membantu para ilmuwan sosial untuk mengeksplorasi 

bagaimana kondisi material dan hubungan produksi 

mempengaruhi struktur sosial, kekuasaan, dan ideologi. 

Teori Marxis juga memberikan alat analisis kritis untuk 

mengidentifikasi dan mengatasi ketidakadilan sosial dan 

ekonomi. 

Tidak hanya itu, Marxisme telah menginspirasi 

banyak gerakan sosial dan politik di seluruh dunia. Ide-ide 

Marx dan Engels tentang keadilan sosial, solidaritas kelas, 

dan revolusi proletar telah memotivasi berbagai gerakan 

buruh, partai politik, dan revolusi di berbagai negara. 

Negara-negara seperti Uni Soviet, Cina, Kuba, dan banyak 

negara lainnya telah mengadopsi ideologi Marxisme-

Leninisme sebagai dasar pemerintahan mereka, meskipun 

dengan berbagai interpretasi dan penyesuaian. Meskipun 

penerapan praktis Marxisme telah mengalami banyak 

tantangan dan kontroversi, pengaruh teorinya tetap 

signifikan dalam diskusi tentang keadilan sosial, ekonomi, 

dan politik. 

Dengan demikian, Marxisme terus menjadi kerangka 

teoretis yang penting untuk memahami dan mengkritik 

struktur ekonomi dan sosial, serta menginspirasi upaya 

untuk mencapai masyarakat yang lebih adil dan egaliter. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Karl Marx (1818-1883) 
 

Sebagai pendiri Marxisme, Karl Marx 

mengembangkan teori tentang struktur kelas yang 

menggambarkan dinamika kekuasaan antara berbagai 

kelas sosial di bawah kapitalisme. Dalam karyanya, Marx 

menganalisis bagaimana kapitalisme menciptakan dan 

memperkuat ketidaksetaraan sosial dan ekonomi. Ia 

mengidentifikasi dua kelas utama dalam masyarakat 

kapitalis: borjuasi (pemilik alat produksi) dan proletariat 

(kelas pekerja yang menjual tenaga kerjanya). Marx 

berargumen bahwa borjuasi mengeksploitasi proletariat 



 244 

melalui penguasaan alat produksi dan akumulasi 

keuntungan yang berasal dari kerja tenaga kerja. Teori 

kelas Marx menekankan bahwa perjuangan kelas adalah 

motor penggerak utama perubahan sejarah, di mana 

ketegangan antara kelas-kelas yang bertentangan akhirnya 

akan mengarah pada revolusi sosial. 

Marx juga mengembangkan ekonomi politik yang 

menjelaskan bagaimana kekayaan dan kekuasaan 

dikonsentrasikan di tangan borjuasi. Dia mengkritik sistem 

kapitalis karena menghasilkan surplus nilai yang diambil 

dari pekerja oleh pemilik modal, menciptakan ketimpangan 

ekonomi yang besar. Dalam karyanya "Das Kapital," Marx 

menjelaskan proses akumulasi modal, bagaimana modal 

bekerja dalam produksi, dan dampaknya terhadap kelas 

pekerja. Dia menunjukkan bahwa kapitalisme secara 

inheren tidak stabil dan cenderung menghasilkan krisis 

ekonomi yang berulang, yang semakin memperparah 

ketidaksetaraan dan eksploitasi. 

Marx menekankan pentingnya mengorganisir pekerja 

untuk melawan ketidakadilan sosial dan ekonomi melalui 

revolusi. Dia percaya bahwa hanya dengan menyatukan dan 

memobilisasi kelas pekerja, ketidakadilan yang diciptakan 

oleh kapitalisme dapat diatasi. Marx mendukung ide bahwa 

pekerja harus merebut kontrol atas alat produksi dan 

mendirikan masyarakat sosialis yang lebih adil. Dia melihat 

revolusi proletar sebagai cara untuk menggulingkan 

borjuasi dan menghapuskan sistem kapitalis, 

menggantikannya dengan masyarakat yang tidak memiliki 

kelas sosial dan di mana alat produksi dimiliki secara 

kolektif. 

Dalam karyanya bersama Friedrich Engels, 

"Manifesto Komunis," Marx menyerukan kepada pekerja di 

seluruh dunia untuk bersatu dalam perjuangan melawan 

penindasan kapitalis. Dia berargumen bahwa solidaritas 

kelas dan tindakan kolektif adalah kunci untuk mencapai 

perubahan sosial yang radikal dan mendirikan masyarakat 

yang lebih egaliter. Marx juga mengadvokasi pendidikan 

dan kesadaran politik di kalangan pekerja sebagai cara 



 245 

untuk memperkuat perjuangan mereka dan 

mempersiapkan mereka untuk revolusi. 

Ide-ide Marx memiliki dampak mendalam pada teori 

dan praktik politik, mempengaruhi berbagai gerakan sosial 

dan politik di seluruh dunia. Penekanannya pada 

pentingnya perjuangan kelas dan kebutuhan akan 

perubahan revolusioner telah menginspirasi gerakan 

buruh, partai sosialis, dan revolusi di berbagai negara. Teori 

Marx terus relevan dalam diskusi tentang ketidaksetaraan 

ekonomi, keadilan sosial, dan dinamika kekuasaan dalam 

masyarakat kontemporer. 
 

b. Friedrich Engels (1820-1895) 
 

Kolaborasi dan Pengembangan Ide Marx 
 

Friedrich Engels adalah kolaborator dekat Karl Marx 

yang tidak hanya mendukung tetapi juga memperluas 

banyak ide Marx. Engels terlibat dalam penulisan beberapa 

karya penting bersama Marx, termasuk "Manifesto 

Komunis," yang menjadi landasan bagi gerakan komunis 

internasional. Dalam "Manifesto Komunis," Marx dan 

Engels menyusun analisis mereka tentang kapitalisme, 

perjuangan kelas, dan perlunya revolusi proletar. Engels 

berperan penting dalam membantu menyusun argumen-

argumen ini dan menyebarkan ide-ide Marxis ke seluruh 

dunia. Kolaborasi mereka menghasilkan karya yang 

mendalam dan komprehensif tentang dinamika ekonomi 

dan sosial di bawah kapitalisme. 
 

Teori yang Kohesif 
 

Engels membantu memformulasikan teori Marx 

menjadi sistem pemikiran yang kohesif, yang kemudian 

dikenal sebagai Marxisme. Dia menulis beberapa karya 

yang menginterpretasikan serta memperluas pemikiran 

Marx, seperti "Anti-Dühring" dan "Dialektika Alam." Dalam 

"Anti-Dühring," Engels mengkritik pandangan filosofis dan 

sosial dari Eugen Dühring, sekaligus menguraikan prinsip-

prinsip dasar Marxisme, termasuk materialisme dialektis 

dan materialisme historis. Engels juga menekankan 



 246 

pentingnya pendekatan ilmiah dalam memahami dan 

mengubah dunia, memperluas analisis materialis Marx ke 

bidang ilmu alam dan sosial. 
 

Engels juga berperan penting dalam menyusun dan 

menerbitkan karya-karya Marx setelah kematiannya. Dia 

menyunting dan menerbitkan volume kedua dan ketiga dari 

"Das Kapital," membantu memastikan bahwa analisis 

ekonomi Marx yang komprehensif dapat diakses oleh para 

sarjana dan aktivis. Engels memberikan kontribusi 

signifikan dalam menyebarkan pemikiran Marxis dan 

mempromosikan ide-ide revolusioner di kalangan pekerja 

dan intelektual di seluruh dunia. 

Dengan mengembangkan dan menyebarkan ide-ide 

Marx, Engels membantu membentuk dasar teoritis dan 

praktis bagi gerakan sosialis dan komunis. Karya-karyanya 

memberikan landasan bagi analisis ekonomi dan sosial yang 

mendalam tentang kapitalisme dan perjuangan kelas. 

Penekanan Engels pada sosialisme ilmiah dan penerapan 

materialisme dialektis pada ilmu-ilmu sosial dan alam 

berkontribusi pada pengembangan pandangan dunia 

komprehensif yang terus memengaruhi pemikiran politik 

dan sosial kontemporer. 

Secara keseluruhan, kontribusi Engels dalam 

mengembangkan dan menyebarkan Marxisme 

menjadikannya salah satu tokoh utama dalam sejarah 

pemikiran politik dan sosial. Ide-ide dan karyanya 

membantu membangun fondasi bagi gerakan revolusioner 

yang berjuang untuk keadilan sosial dan ekonomi di 

berbagai belahan dunia. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

Marxisme telah menjadi dasar ideologis bagi sejumlah 

revolusi sosial dan politik di seluruh dunia, terutama 

revolusi Rusia (1917), yang melahirkan negara sosialis 

pertama di dunia. Inspirasi dari Marxisme meluas ke 

revolusi lain di negara-negara seperti Cina, Kuba, dan 

Vietnam, yang semuanya mengadopsi beberapa bentuk 

sosialisme atau komunisme sebagai ideologi negara. 



 247 

Marxisme telah mempengaruhi banyak disiplin ilmu 

seperti sosiologi, sejarah, dan studi kebudayaan, 

menawarkan alat analisis untuk memahami konflik kelas 

dan dinamika sosial. Teori Marxisme telah digunakan 

untuk menganalisis dan mengkritik hubungan sosial, 

budaya, dan ekonomi dalam berbagai konteks, sering kali 

mengkatalisasi diskusi dan teori baru tentang 

ketidaksetaraan, keadilan, dan hak asasi manusia. 

Marxisme, sebagai teori dan gerakan, telah memainkan 

peran penting dalam membentuk sejarah dan pemikiran 

sosioekonomi global. Dengan fokusnya pada ketidakadilan 

kapitalisme dan advokasi untuk sosialisme dan komunisme, 

Marxisme tidak hanya mengubah peta politik dunia tetapi 

juga mendalam mempengaruhi teori akademis, praktek 

sosial, dan diskusi intelektual tentang struktur sosial dan 

ekonomi. Tokoh-tokoh seperti Karl Marx dan Friedrich 

Engels, melalui karya dan teori mereka, telah 

meninggalkan warisan yang terus mempengaruhi 

pemikiran dan tindakan politik hingga saat ini. 

 

D. Anti-Theisme atau Ateisme 
 

1. Definisi dan Karakteristik 
 

Ateisme adalah aliran pemikiran yang menolak 

kepercayaan dalam keberadaan Tuhan atau dewa. Ateis 

berpendapat bahwa tidak ada bukti empiris atau rasional 

yang mendukung eksistensi entitas supernatural. Sebagai 

sebuah posisi filosofis, ateisme tidak mengklaim kepastian 

tentang non-eksistensi Tuhan, tetapi lebih pada sikap 

skeptis terhadap klaim-klaim religius yang tidak dapat 

dibuktikan. Ateis cenderung mengandalkan metode ilmiah, 

logika, dan bukti empiris untuk memahami dunia dan 

mencari penjelasan untuk fenomena alam dan kehidupan 

manusia. 

Karakteristik utama dari ateisme meliputi: 

1) Penolakan terhadap Kepercayaan Supernatural, Ateis 

menolak semua bentuk kepercayaan pada entitas 



 248 

supernatural, termasuk Tuhan, dewa, roh, atau 

kekuatan gaib. 
 

2) Skeptisisme dan Rasionalitas: Ateis mendasarkan 

pandangan mereka pada bukti empiris dan argumen 

rasional, serta menolak klaim-klaim yang tidak dapat 

diverifikasi atau dibuktikan. 
 

3) Pendekatan Ilmiah: Ateis sering kali mengandalkan 

metode ilmiah untuk mencari penjelasan tentang alam 

semesta dan kehidupan, serta menekankan pentingnya 

bukti dan eksperimen dalam membentuk pemahaman 

kita. 
 

Anti-Theisme lebih militan daripada ateisme, anti-

theisme tidak hanya menolak kepercayaan kepada dewa 

tetapi juga secara aktif menentang pengaruh agama pada 

masyarakat. Anti-theis berargumen bahwa agama sering 

kali menghambat kemajuan sosial, ilmiah, dan moral. 

Mereka melihat agama sebagai sumber konflik, penindasan, 

dan ketidakadilan, serta menganggap bahwa pengaruh 

agama dalam bidang politik, pendidikan, dan kehidupan 

publik harus dikurangi atau dihilangkan. 

Karakteristik utama dari anti-theisme meliputi: 

1) Penolakan dan Perlawanan Aktif terhadap Agama: Anti-

theis tidak hanya menolak keberadaan dewa tetapi juga 

menentang pengaruh agama dalam kehidupan publik 

dan sosial. 
 

2) Kritik terhadap Agama sebagai Penghambat Kemajuan: 

Anti-theis berpendapat bahwa agama sering kali 

menghalangi perkembangan ilmu pengetahuan, 

pendidikan, dan hak-hak asasi manusia. Mereka 

mengkritik dogma religius yang dianggap menghambat 

pemikiran bebas dan rasional. 
 

3) Advokasi untuk Sekularisme: Anti-theis mendorong 

pemisahan antara agama dan negara, serta menuntut 

bahwa keputusan politik dan kebijakan publik harus 

didasarkan pada bukti dan alasan yang rasional, bukan 

pada doktrin religius. 



 249 

Dengan demikian, sementara ateisme lebih berfokus 

pada penolakan terhadap kepercayaan kepada Tuhan atau 

dewa berdasarkan kurangnya bukti, anti-theisme 

mengambil langkah lebih jauh dengan secara aktif 

menentang pengaruh agama dalam masyarakat dan 

memperjuangkan sekularisme dan rasionalitas dalam 

kehidupan publik. Keduanya berperan dalam mengkritik 

dan menantang kepercayaan religius, namun dengan 

pendekatan dan intensitas yang berbeda. 
 

2. Tokoh Utama 
 

a. Friedrich Nietzsche (1844-1900) 
 

Friedrich Nietzsche sering dianggap sebagai ateis 

karena proklamasinya yang terkenal bahwa "God is dead." 
Ungkapan ini bukanlah pernyataan literal tentang 

kematian Tuhan, tetapi lebih merupakan metafora yang 

menggambarkan runtuhnya pengaruh agama Kristen dan 

nilai-nilai tradisional dalam masyarakat Eropa waktu itu. 

Nietzsche melihat bahwa ilmu pengetahuan, rasionalitas, 

dan perkembangan budaya telah mengikis kepercayaan 

pada Tuhan dan moralitas absolut yang dipegang oleh 

agama. Dengan menyatakan "God is dead," Nietzsche 

mengkritik fondasi moral dan metafisika agama Kristen, 

serta menantang konsep konvensional moralitas yang 

dianut oleh masyarakat. 

Nietzsche berargumen bahwa agama, khususnya 

Kristen, adalah manifestasi dari kelemahan manusia dan 

membentuk individu yang pasif dan tunduk. Dia melihat 

bahwa agama Kristen mengajarkan nilai-nilai seperti 

kerendahan hati, kepasrahan, dan pengorbanan diri, yang 

menurutnya bertentangan dengan sifat manusia yang 

sebenarnya—yaitu kehendak untuk berkuasa dan 

pencarian makna dan kekuatan pribadi. Dalam karya-

karyanya seperti "Thus Spoke Zarathustra" dan "Beyond 
Good and Evil," Nietzsche menggambarkan agama sebagai 

mekanisme yang digunakan untuk mengendalikan massa 

dan mengekang potensi manusia. 



 250 

Nietzsche mengkritik agama karena, menurutnya, 

agama menghambat perkembangan individu yang autentik 

dan kuat. Dia berpendapat bahwa agama mendorong orang 

untuk mencari kenyamanan dalam kepasrahan dan 

penundukan diri, daripada mengejar kehidupan yang penuh 

dengan perjuangan dan pencapaian pribadi. Nietzsche 

memperkenalkan konsep "Übermensch" atau "Superman" 

sebagai model individu yang mengatasi nilai-nilai 

tradisional dan menciptakan nilai-nilai mereka sendiri 

melalui kekuatan kehendak dan kreativitas. 

Pandangan Nietzsche tentang agama dan moralitas 

tetap kontroversial dan berpengaruh dalam diskusi filsafat, 

teologi, dan kritik budaya. Kritiknya terhadap agama dan 

moralitas konvensional telah menginspirasi berbagai 

gerakan intelektual dan artistik yang menekankan 

pentingnya kebebasan individu, kreativitas, dan pencarian 

makna yang autentik dalam kehidupan. Ide-ide Nietzsche 

terus menjadi bahan diskusi dan debat yang intens dalam 

konteks modern, terutama terkait dengan sekularisme, 

nihilisme, dan etika pribadi. 
 

b. Christopher Hitchens (1949-2011) 
 

Advokat Vokal Ateisme dan Anti-Theisme 
 

Christopher Hitchens adalah penulis dan kritikus 

agama yang vokal, yang dikenal dengan bukunya "God is 
Not Great," di mana ia berargumentasi bahwa agama 

adalah racun bagi masyarakat. Dalam karyanya, Hitchens 

mengeksplorasi bagaimana agama telah berperan dalam 

memicu konflik, kekerasan, dan intoleransi di berbagai 

belahan dunia. Dia menyoroti contoh-contoh sejarah dan 

kontemporer di mana agama telah digunakan untuk 

membenarkan penindasan, ketidakadilan, dan perang. 

Hitchens berpendapat bahwa agama tidak hanya tidak 

berdasar secara logis tetapi juga merusak moralitas 

manusia dan kemajuan ilmiah. Sebagai seorang ateis dan 

anti-theis yang vokal, Hitchens tidak hanya menolak 

kepercayaan pada Tuhan tetapi juga secara aktif 

menentang pengaruh agama dalam masyarakat. 



 251 

 

Pengaruh dalam Debat Publik 
 

Hitchens secara terbuka menentang pengaruh agama 

dalam politik dan kehidupan sosial, mendorong diskusi dan 

debat tentang peran agama dalam kebijakan publik dan 

tata kelola negara. Melalui debat-debat publik, tulisan-

tulisan, dan ceramah-ceramahnya, Hitchens menantang 

pandangan religius dan mempertanyakan klaim-klaim yang 

dibuat oleh para pemimpin agama. Dia berpendapat bahwa 

kebijakan publik dan keputusan pemerintah harus 

didasarkan pada bukti, logika, dan rasionalitas, bukan pada 

doktrin religius. Hitchens mendorong sekularisme dan 

pemisahan antara agama dan negara, dengan alasan bahwa 

hanya melalui pendekatan sekuler, masyarakat dapat 

mencapai kebebasan dan keadilan yang sejati. 

Pengaruh Hitchens dalam debat publik tentang 

agama dan sekularisme sangat signifikan. Dia menjadi 

salah satu dari "Empat Penunggang" ateisme baru, bersama 

dengan Richard Dawkins, Sam Harris, dan Daniel Dennett, 

yang secara agresif mempromosikan pandangan ateis dan 

sekuler di awal abad ke-21. Gaya retorika Hitchens yang 

tajam dan keterampilan debatnya membuatnya menjadi 

figur yang menonjol dalam gerakan ateis dan anti-theis, 

mempengaruhi banyak orang untuk mempertanyakan 

keyakinan religius mereka dan mempertimbangkan 

pandangan yang lebih skeptis dan rasional. 

Melalui kontribusinya dalam literatur, debat, dan 

media, Hitchens membantu memajukan diskusi tentang 

pentingnya pemikiran kritis dan skeptisisme terhadap 

klaim-klaim religius. Karyanya terus menginspirasi mereka 

yang mendukung pemisahan antara agama dan negara 

serta mereka yang mencari pemahaman yang lebih rasional 

dan berbasis bukti tentang dunia. 
 

3. Pengaruh dan Kontribusi 
 

Ateisme dan anti-theisme telah berkontribusi dalam 

membentuk diskusi publik mengenai peran agama dalam 

kebijakan dan pemerintahan, seringkali mendorong 



 252 

pandangan yang lebih sekular. Mereka telah mempengaruhi 

reformasi kebijakan di banyak negara, menekankan 

pentingnya membuat kebijakan yang didasarkan pada 

alasan dan bukti ilmiah daripada dogma atau doktrin 

religius. 

Tokoh-tokoh seperti Hitchens dan Nietzsche telah 

mempengaruhi pendidikan, mendorong kurikulum yang 

lebih berfokus pada ilmu pengetahuan dan pemikiran kritis 

daripada pengajaran agama. Mereka juga kritis terhadap 

peran institusi religius dalam pendidikan dan pembentukan 

kebijakan, berargumen bahwa institusi tersebut sering kali 

menghambat pemahaman ilmiah dan kemajuan sosial. 

Ateisme dan anti-theisme, sebagai aliran pemikiran kritis 

terhadap agama, telah menyediakan perspektif yang 

penting dalam diskusi tentang moralitas, kebijakan, dan 

struktur sosial. Melalui kritik terhadap dogma religius dan 

promosi sekularisme, mereka telah membantu memperkuat 

landasan untuk sebuah masyarakat yang lebih rasional dan 

ilmiah. Tokoh-tokoh seperti Friedrich Nietzsche dan 

Christopher Hitchens tidak hanya memperdebatkan 

keberadaan dewa tetapi juga mempertanyakan peran 

agama dalam mempengaruhi kebijakan dan norma sosial, 

mendorong pergeseran menuju pendekatan yang lebih 

berbasis pada logika dan bukti dalam pengambilan 

keputusan sosial dan politik. 

Materialisme, Marxisme, dan Anti-Theisme/Ateisme 

adalah komponen kunci dalam diskusi filsafat modern, 

menantang cara kita memahami dunia material, struktur 

sosial-ekonomi, dan peran agama dalam masyarakat. 

Masing-masing aliran ini telah meningkatkan pemikiran 

kritis dan dialog intelektual, membuka jalan bagi 

paradigma baru dalam memahami dan berinteraksi dengan 

realitas yang kita alami. Keberanian dan sering kali 

kontroversial, aliran-aliran ini terus mempengaruhi politik, 

ekonomi, dan debat sosial hingga hari ini, menunjukkan 

bahwa filsafat tidak hanya teoretis tetapi juga sangat 

praktis dan relevan dengan masalah-masalah dunia nyata. 

  



 253 

 

 
 

BAB XIII 

PENUTUP 
 

Filsafat, sejak zaman Yunani Kuno hingga abad 

modern, telah terus berkembang, memberikan wawasan 

mendalam tentang berbagai aspek eksistensi manusia, 

struktur sosial, dan pemahaman alam semesta. Mulai dari 

rasionalisme dan empirisme yang mengeksplorasi sumber-

sumber pengetahuan hingga marxisme dan 

eksistensialisme yang menantang struktur ekonomi dan 

eksistensi individual, filsafat telah membentuk cara kita 

memandang dunia dan interaksi kita dalam masyarakat. 

Materialisme, Pragmatisme, dan Positivisme telah 

menunjukkan pentingnya pendekatan ilmiah dan empiris 

dalam memahami realitas, sementara Eksistensialisme dan 

Anti-Theisme mempertanyakan norma-norma agama dan 

moral yang dianut masyarakat. 

Kita, sebagai bagian dari masyarakat yang terus 

berkembang, diundang untuk tidak hanya mempelajari 

berbagai aliran filsafat ini, tetapi juga untuk 

menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan 

memahami berbagai teori dan prinsip yang telah 

dikembangkan oleh para filsuf selama berabad-abad, kita 

dapat lebih baik dalam menghadapi tantangan modern, dari 

krisis ekologis hingga dilema etis dan politik. Filsafat tidak 

hanya untuk para akademisi—ini adalah alat bagi semua 

orang untuk memperkaya pemikiran kritis, empati, dan 

kebijaksanaan. 

Menjadi seorang pembelajar filsafat berarti membuka 

diri terhadap berbagai perspektif yang dapat memperdalam 

pemahaman kita tentang dunia. Filsafat mengajarkan kita 

untuk bertanya, menganalisis, dan menantang asumsi-

asumsi yang kita miliki, sehingga kita dapat membuat 

keputusan yang lebih bijaksana dan beretika. Melalui studi 



 254 

filsafat, kita dapat mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis yang kuat, yang esensial dalam menghadapi 

informasi yang kompleks dan seringkali menyesatkan di era 

digital ini. 

Tidak hanya itu, filsafat juga membantu kita 

mengembangkan empati dan pemahaman terhadap 

pandangan orang lain. Dengan mempelajari berbagai aliran 

pemikiran, kita dapat memahami mengapa orang lain 

mungkin berpikir atau bertindak dengan cara tertentu, 

yang pada akhirnya dapat meningkatkan toleransi dan 

penghargaan kita terhadap keragaman. Dalam dunia yang 

semakin terhubung ini, kemampuan untuk memahami dan 

menghargai perspektif yang berbeda adalah aset yang 

sangat berharga. 

Mempelajari filsafat adalah perjalanan yang 

memperkaya jiwa dan pikiran. Dengan mendalami karya-

karya para filsuf besar, kita diajak untuk merenungkan 

pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang kehidupan, 

moralitas, dan tujuan kita sebagai manusia. Ajakan untuk 

belajar filsafat adalah ajakan untuk menjadi individu yang 

lebih sadar, kritis, dan bijaksana, siap menghadapi 

tantangan dunia dengan pikiran yang terbuka dan hati 

yang penuh empati. Mari kita terus mengeksplorasi dunia 

filsafat dan menerapkan kebijaksanaan yang kita peroleh 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 255 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Blackburn, S. (1999). Think: A Compelling Introduction to 
Philosophy. Oxford University Press. 

Budi, H. F. (2007). Filsafat Modern: Dari Machiavelli sampai 
Nietzsche. PT Gramedia Pustaka Utama. 

Comte, A. (1830). Cours de philosophie positive (Vol. 1). 
Bachelier. 

Copleston, F. (1993). A History of Philosophy, Vol. 5: Modern 
Philosophy: The British Philosophers from Hobbes 
to Hume. Image Books. 

Darwin, C. (1859). On the Origin of Species. John Murray. 

Dewey, J. (1916). Democracy and Education. The Free Press. 

Dewey, J. (2004). Democracy and Education. NuVision 

Publications. 

Driyarkara. (1953). Filsafat sebagai Ilmu Kritis. Nusa 

Indah. 

Engels, F. (1883). Dialectics of Nature. Progress Publishers. 

Hadiwijono, H. (1967). Manusia dan Kebudayaan di 
Indonesia. Dian Rakyat. 

Hatta, M. (1951). Pendidikan Untuk Kemerdekaan. 
Penerbit Universitas Indonesia (UI-Press). 

Hitchens, C. (2007). God Is Not Great: How Religion Poisons 
Everything. Twelve Books. 

Hitchens, C. (2007). God is Not Great: How Religion Poisons 
Everything. Twelve Books. 

Hobbes, T. (1651). Leviathan. Andrew Crooke. 

Jalaluddin. (1999). Psikologi Agama. Raja Grafindo 

Persada. 

James, W. (1907). Pragmatism: A New Name for Some Old 
Ways of Thinking. Longmans, Green, and Co. 

Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason (P. Guyer & A. 
Wood, Trans.). Cambridge University Press. 

(Original work published 1781) 



 256 

Kierkegaard, S. (1843). Fear and Trembling. Johannes de 

Silentio. 

Kierkegaard, S. (1980). The Concept of Anxiety: A Simple 
Psychologically Orienting Deliberation on the 
Dogmatic Issue of Hereditary Sin (R. Thomte, 
Trans.). Princeton University Press. (Original work 

published 1844) 

Locke, J. (1689). An Essay Concerning Human 
Understanding. Thomas Bassett. 

Magnis-Suseno, F. (1988). Etika Dasar: Masalah-masalah 
Pokok Filsafat Moral. Kanisius. 

Marx, K. (1867). Das Kapital. Verlag von Otto Meisner. 

Marx, K., & Engels, F. (1848). The Communist Manifesto. 
Progress Publishers. 

Marx, K., & Engels, F. (1998). The Communist Manifesto. 

Electric Book Co. 

Mill, J. S. (1859). On Liberty. John W. Parker and Son. 

Nietzsche, F. (1882). The Gay Science. Vintage. 

Nietzsche, F. (2003). The Gay Science (J. Nauckhoff, Trans.). 
Cambridge University Press. 

Notonagoro. (1975). Filsafat Pancasila. Gajah Mada 

University Press. 

Nurgiyantoro, B. (2005). Teori Pengkajian Fiksi. Gadjah 

Mada University Press. 

Panitia Sembilan. (1950). Pembukaan UUD 1945 dan 
Pancasila. Sekretariat Negara Republik Indonesia. 

Peirce, C. S. (1878). "How to Make Our Ideas Clear." Popular 
Science Monthly, 12, 286-302. 

Rahardjo, M. (2006). Pemikiran Karl Marx: Dari Sosialisme 
Utopis ke Perselisihan Revisionisme. Erlangga. 

Russell, B. (2004). History of Western Philosophy. Routledge. 

Sartre, J. P. (1943). Being and Nothingness. Philosophical 

Library. 

Sartre, J. P. (1956). Being and Nothingness: An Essay on 
Phenomenological Ontology. Philosophical Library. 

Sastrapratedja, M., & Magnis-Suseno, F. (1985). 50 Tahun 
Filsafat di Indonesia. Gramedia. 



 257 

Soedjatmoko. (1984). An Introduction to Indonesian 
Historiography. Pustaka Jaya. 

Spinoza, B. (1985). Ethics (E. Curley, Trans.). Princeton 

University Press. 

Sudarto. (1980). Hukum dan Perubahan Sosial. Alumni. 

Vivasvan, S. P. (2009). Penuntun Filsafat Umum. PT Raja 

Grafindo Persada. 

  

 


